
I S S N  0 8 6 9 - 5 3 7 7 

e I S S N  2 4 9 9 - 9 6 2 8

Ж
У

Р
Н

А
Л

 
И

Н
Д

Е
К

С
И

Р
У

Е
Т

С
Я

 
Б

А
З

А
М

И
 

Д
А

Н
Н

Ы
Х

RSCI

Q1



﻿

Содержание

	 1	 Владимир Малахов. Использование различий
	 27	 Виктор Каплун. У истоков российского политического 

модерна: «подтибрил» ли Радищев свой проект 
Просвещения у Канта? (И если да, то почему не сослался?)

WOR L DV I EW ST U DI E S

	 59	 Франсуа Артог.  Картины мира и представления 
о времени

	 77	 Михаил Ямпольский. Между мировоззрением и миром
	 91	 Сергей Зенкин. Воззрение на мир / слово о мире
	115	 Сергей Фокин. Мир как басня, история, картина, театр: 

значение и смысл понятия fable в философии Рене Декарта
	141	 Илона Светликова, Варвара Кукушкина, 

Павел Юшин, Мария Фесенко. Космология 
и Возрождение на рубеже ХХ века: «Миры» 
Александра Блока

	165	 Филипп Роже. Французское сопротивление понятию 
Weltanschauung

	189	 Елена Петровская.  Мир без картины 
(икона — «насыщенный феномен» — нейросеть)

i i i



﻿ v

Contents

	 1	 Vladimir Malakhov. The Use of Differences
	 27	 Viktor Kaploun. The Origins of Russian Political Modernity: 

Did Radishchev “Crib” His Enlightenment Project From Kant? 
(And If So, Why Didn’t He Cite the Source?)

WOR L DV I EW ST U DI E S

	 59	 François Hartog. Visions of the World and Representations of 
Time

	 77	 Mikhail Iampolski.  Between Worldview and the World
	 91	 Sergey Zenkin. Outlook on the World/Speech About the World
	115	 Serguei Fokine.  The World as Fable, Story and Picture: The 

Meaning and the Sense of the Concept of Fable in René Descartes’ 
Philosophy

	141	 Ilona Svetlikova, Varvara Kukushkina, 
Pavel Yushin, Maria Fesenko. Cosmology and the 
Renaissance at the Turn of the Twentieth Century: Alexander Blok’s 

“Worlds”
	165	 Philippe Roger. French resistance to Weltanschauung
	189	 Helen Petrovsky. A Pictureless World (From the Icon to “Saturated 

Phenomena” and Neural Networks)



Объединенный каталог
П р е с с а Р о с с и и
Подписной индекс 
4 4 76 1

Каталог
П о ч т а  Р о с с и и
Подписной индекс 
П 6 8 4 3



1

Использование различий
Владимир Малахов 
Директор, Центр теоретической и прикладной политологии, 
Институт общественных наук (ИОН), Российская академия 
народного хозяйства и государственной службы 
при Президенте РФ (РАНХиГС); профессор, кафедра политических 
и правовых учений, факультет политических наук, 
Московская высшая школа социальных и экономических наук 
(МВШСЭН). Адрес: 119571, Москва, пр-т Вернадского, 82, корп. 1. 
E-mail: vmalachov@yandex.ru.

Ключевые слова: различие; равенство; 
мультикультурализм; культурное разнообразие; 
интеркультурализм; популизм.

В центре внимания автора — дина-
мика политического и публичного 
дискурса либеральных демократий 
вокруг феномена культурной неод-
нородности, а также отражение этой 
динамики в академическом дискурсе. 
В течение последней трети XX века 
императив культурной гомогенно-
сти нации утратил привлекательность, 
а ему на смену пришло увлечение 
идеями «мультикультурного обще-
ства». Однако уже начало нынешнего 
столетия отмечено разочарованием 
в этих идеях и широкой ностальгией 
по временам, когда императив куль-
турной гомогенности не подвергался 
сомнению. Существующие объясне-
ния этого дискурсивного сдвига автор 
находит недостаточными и полагает, 
что он обусловлен главным образом 
утверждением неолиберализма как 
режима правительности. В результате 
этого процесса риторика поддержки 
культурных различий в глазах рядо-
вых граждан стала ассоциироваться 
с нечувствительностью правящих 

элит к проблематике социального 
неравенства. Недовольство широких 
масс «либеральными элитами» умело 
инструментализируется правыми 
популистами. В попытке адаптиро-
ваться к новым условиям управлен-
ческий класс ищет новые формы 
публичной риторики — от «мускули-
стого либерализма» и «гражданской 
интеграции» до «интеркультура-
лизма». Во второй половине 2000-х 
годов и в официальном, и в академи-
ческом дискурсах происходит «пово-
рот к разнообразию» (diversity turn). 
В наши дни категория разнообра-
зия выполняет те же функции, какие 
в 1980–1990-е годы выполнял муль-
тикультурализм, выступая как базо-
вой фигурой публичной риторики, 
так и теоретической рамкой. Отдавая 
должное аналитическому потенциалу 
этой рамки, автор обращает внима-
ние на ее проблематичность, которая 
состоит среди прочего в валориза-
ции различия за счет девалоризации 
равенства. 



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 12

НА ЦИОНА ЛЬНЫЕ государства эпохи зрелого модерна от-
личались от своих исторических предшественников в том 
числе и тем, что были озабочены собственной культурной 

однородностью. Вплоть до  середины XX века в  Западной Евро-
пе считалось само собой разумеющимся, что государство может 
и должно гомогенизировать население, находящееся под его юрис-
дикцией. Все, кто не вписывался в поддерживаемый государством 
культурный образец, будь они местными жителями или мигранта-
ми, подлежали ассимиляции. Но затем произошел дискурсивный 
сдвиг, в результате которого императив гомогенности был постав-
лен под сомнение. На смену ему пришли «уважение к различиям», 
«признание инаковости» и «право на идентичность». Новый дис-
курс, стремительно набиравший обороты с 1960-х годов, через два 
десятилетия едва ли не полностью поглотил публичное простран-
ство либеральных демократий. Этот сдвиг стал предметом рефлек-
сии в многочисленных академических исследованиях1.

Почти четыре десятилетия казалось, что описанный дискурсив-
ный слом окончателен и пересмотру не подлежит. И когда извест-
ный представитель академического сообщества назвал свою книгу 
«Мы все теперь — мультикультуралисты»2, он полагал, что конста-
тирует очевидный факт. Однако в начале нынешнего века в публич-
ной риторике либеральных демократий вновь произошла переме-

		 Исследование выполнено при поддержке гранта Министерства науки 
и высшего образования Российской Федерации № 075-15-2020-908. Ав-
тор выражает глубокую благодарность Марку Симону, Михаилу Маяц-
кому, Руслану Хестанову, Илье Будрайтскису, Александру Осипову и Ва-
силию Жаркову за внимательное, доброжелательное и конструктивное 
чтение первой версии этого текста.

	 1.	Young C. The Politics of Cultural Pluralism. Madison: University of Wisconsin 
Press, 1976; Walzer M. Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equal-
ity. N.Y.: Basic Books, 1983; Taylor C. The Politics of Recognition // Multicul-
turalism: Examining the Politics of Recognition / A. Gutmann (ed.). Princeton, 
NJ: Princeton University Press, 1994; Kymlicka W. Multicultural Citizenship. 
A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford: Clarendon Press; N.Y.: Oxford 
University Press, 1995; Young I. M. Inclusion and Democracy. Oxford: Oxford 
University Press, 2000.

	 2.	Glazer N. We Are All Multiculturalists Now. Cambridge, MA: Harvard Univer-
sity Press, 1997.



3В л а д и м и р   М а л а х о в

на, если не разворот на 180 градусов. Официальные лица государств 
и лидеры общественного мнения открещиваются от мультикульту-
рализма как от заразы и ностальгируют по временам, когда импе-
ратив гомогенности никто не ставил под сомнение3. 

Чем объясняется каждый из затронутых выше дискурсивных 
сдвигов? Почему вера в необходимость культурной унификации 
была сначала решительно отброшена, а затем вернулась?

Впрочем, при внимательном рассмотрении публичных дискус-
сий, идущих в странах бывшего «первого мира» последние два де-
сятилетия, обнаруживается, что подобные генерализации можно 
характеризовать как огрубленные. Руководство крупных компа-
ний подписывает различного рода хартии в поддержку разнооб-
разия4, высокие чиновники национального уровня и представи-
тели международной бюрократии присягают на верность идеалам 
«интеркультурализма», огромное множество гражданских орга-
низаций объявляют поддержку культурного разнообразия своей 
миссией, а в академическом пространстве набирает обороты ин-
дустрия изучения феномена «сверхдиверсификации», или «сверх-
разнообразия» (superdiversity)5. 

В этом тексте я хотел бы описать динамику публичного дис-
курса западных стран по поводу культурной гетерогенности, об-
условленной миграциями. Чтобы понять причины описанных 
выше сдвигов, необходимо обратиться к ключевым агентам со-
циального и политического действия, стоящим за теми или ины-
ми дискурсивными конструктами.

От ассимиляционизма к плюрализму

Как получилось, что в известный момент императив националь-
ной гомогенности дает сбой и запускается процесс перевообра-

	 3.	Такой внимательный наблюдатель, как Роджерс Брубейкер, подметил дан-
ный тренд еще в 2001 году — почти за десять лет до того, как это стало 
банальностью. См.: Brubaker R. The Return to Assimilation? Changing Per-
spectives on Immigration and Its Sequels in France, Germany and the United 
States // Ethnic and Racial Studies. 2001. Vol. 24. № 4. P. 531–548.

	 4.	Первый такой документ (Charte de diversité) был подписан во Франции 
в 2004 году тридцатью тремя крупными компаниями; к настоящему вре-
мени число этих фирм превысило четыре тысячи. См. URL: https://www.
charte-diversite.com/signataires. Французскому примеру последовало бо-
лее двадцати стран Евросоюза.

	 5.	См.: Vertovec S. Super-Diversity and Its Implications // Ethnic and Racial Studies. 
2007. Vol. 30. P. 1024–1054. Количество работ на ту же тему, появившееся 
после этой публикации, практически необозримо. 



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 14

жения общества — представления о нем как о культурно разно-
образном? На  мой взгляд, и  то  и  другое было обусловлено по-
слевоенным недоверием к государству, в частности к государству 
как машине гомогенизации. После Второй мировой войны (за-
метим, отделенной от Первой всего лишь двумя десятилетиями) 
многие европейцы начинают искать другие объекты идентифика-
ции, нежели государство. Послевоенное поколение, вступившее 
в активную жизнь в 1960-е годы, охвачено антимилитаристскими 
и антиэтатистскими идеями, патетическим выражением которых 
стала «молодежная революция», достигшая пика в мае 1968 года. 
Она, в свою очередь, дает толчок волне демократизации, в контек-
сте которой культурные притязания прежде исключенных групп 
(«меньшинств») не только не вызывают отторжения, а, напротив, 
встречают симпатию. Это касается как меньшинств исторических, 
так и тех, что формируются мигрантами и их потомками6. На этом 
морально-психологическом фоне в левой части политико-идео-
логического спектра получают распространение идеи «третье-
мирства», согласно которым бывший «первый мир» сталкивает-
ся со справедливым реваншем со стороны «третьего мира» в виде 
иммиграции, а потому требовать от выходцев из колоний ассими-
ляции означает продолжать политику колониализма7.

На  этом же фоне возникает дискурс мультикультурализма, 
достигший пика на  рубеже 1980–1990-х годов. Этот термин хо-
чется взять в кавычки, поскольку само его употребление может 
увлечь нас в ловушку реификации. Когда говорят о «мультикуль-
турализме», он превращается в некую сущность, с которой раз-
личные агенты социального действия сталкиваются как с данно-
стью. На деле же имеет место непреднамеренное порождение дис-
курсивных конструктов, которые при внешнем сходстве наделены 
различной семантикой8. Выражаясь проще, одно и то же слово 

	 6.	Жерар Нуариэль, к примеру, отмечает, что во Франции в 1960-е годы ши-
рокая публика стала симпатизировать местным армянам, считая их жерт-
вами ассимиляционистской политики французского государства (тогда 
как прежде их как раз упрекали в нежелании ассимилироваться). См.: 
Noiriel G. The French Melting Pot: Immigration, Citizenship, and national Iden-
tity / G. Laforcade (trans.). Minneapolis: University of Minnesota Press, 1996.

	 7.	См.: Geisser V., Soum E. Y. The Legacies of Colonialism: Migrant-Origin Mi-
norities in French Politics // Race and Representation in Western Europe / 
T. E. Givens, R. Maxwell (eds). L.; Boulder: Lynne Rienner Publishers, 2012. 
P. 53–66.

	 8.	Стивен Вертовек насчитал восемь значений этого слова. См.: Vertovec S. 
Multimulticulturalisms // Multicultural Policies and the State / M. Martiniello 
(ed.). Utrecht: Ercomer, 1998. P. 25–38.



В л а д и м и р   М а л а х о в 5

имеет разные значения в зависимости от того, кто и в каких усло-
виях его использует. Коротко коснемся условий, после чего пе-
рейдем к агентурам9.

Условия

В  Канаде провозглашение официального политического курса 
на мультикультурализм (1971) было обусловлено проблемой кве-
бекского сепаратизма. За этим последовала основательная инсти-
туциональная перестройка: гарантии использования француз-
ского языка в публичной сфере (от системы образования до де-
лопроизводства и  судопроизводства), этнические квоты для 
франкофонов в органах власти провинциального и федерально-
го уровней, франкоязычные теле- и радиоканалы и т. д. Вскоре 
часть мероприятий по поддержке мультикультурализма была рас-
пространена на потомков «коренных канадцев» (индейцев), а впо-
следствии и на другие национальные меньшинства. 

В Австралии курс государства на мультикультурализм (1973) 
был продиктован острой нехваткой рабочей силы из-за ограниче-
ний на неевропейскую миграцию. Стоит напомнить, что до 1966 
года эта страна проводила политику «белой Австралии», поощ-
ряя переезд на постоянное жительство только выходцев из Евро-
пы. В 1970-е годы были не просто сняты ограничения на мигра-
цию из Азии — государство приступило к систематической работе 
по смягчению белого расизма и внедрению нового способа само-
понимания общества. В числе мер мультикультурной политики 
было финансирование переводческой помощи и услуг адвоката 
для новоприбывших из азиатских стран, радио- и телепрограмм 
на вьетнамском, китайском, малайском языках и т. п. 

Собственно, Канадой и Австралией (с Новой Зеландией) и ис-
черпывается список стран, в которых мультикультурализм суще-
ствовал на уровне государственной политики. Даже в США, где 
соответствующая риторика в ту пору получила широкое распро-
странение, инициатором соответствующих практик выступа-
ли либо структуры гражданского общества, либо власти отдель-
ных штатов. Здесь дискурс мультикультурализма возник как от-
вет на инерцию расовой сегрегации. Хотя в середине 1960-х годов 
были отменены все законодательные акты, дискриминировав-

	 9.	Я заимствую этот термин у Александра Кустарева. Русское слово «агенту-
ра», если отвлечься от коннотаций с разведкой, достаточно емко переда-
ет смысл английского понятия Agency.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 16

шие чернокожее население, потомки африканских рабов страда-
ли от широкомасштабного социального исключения. Символи-
ческой компенсацией этого исключения стала нашумевшая «по-
литика утвердительного действия» — расового квотирования при 
поступлении в вузы и в кадровой политике в медиа, армии и по-
лиции. Параллельно с мероприятиями «сверху» возник и низо-
вой запрос на признание, манифестацией которого стала рито-
рика Black is beautiful и Black culture. (Такой месседж явно носил 
компенсаторный характер: мы уязвлены в отношении социальных 
лифтов, зато у нас есть отдельная культура, которой отныне мож-
но гордиться.) Другим проявлением американской версии «муль-
тикультурализма» был пересмотр учебных программ в  школах 
и университетах, чтобы учесть этническое многообразие Амери-
ки, — программ, очень разнившихся от штата к штату. Кроме того, 
в ряде штатов в 1980–1990-е годы получили развитие программы 
двуязычного образования (с использованием испанского языка)10. 

В Западной Европе появление риторики мультикультурализма 
(подчеркнем, что в большинстве случаев дело дальше риторики 
не шло) было связано с необходимостью социального включения 
населения мигрантского происхождения, осознанной управленче-
ским классом к 1980-м годам (когда стало окончательно ясно, что 
значительная часть приезжих, считавшихся временными рабо-
чими — «гастарбайтерами», де-факто или де-юре являются мест-
ными жителями). Было всего две страны, в которых за этой ри-
торикой стояли меры административно-политического характе-
ра, — Нидерланды и Швеция. Эти меры заключались в грантовой 
поддержке культурных инициатив мигрантских организаций, 
а также возможностей изучения детьми мигрантов языка родите-
лей. Все остальные западноевропейские страны либо остались ин-
дифферентными к дискурсу мультикультурализма, либо от него 
дистанцировались11. (Оговорки требует случай Великобритании, 
на котором мы остановимся ниже.)

	 10.	Именно на подобные трансформации реагировали правоконсервативные 
американские интеллектуалы, бичевавшие соотечественников за пороч-
ное увлечение. См.: Schlesinger A., Jr. The Disuniting of America: Reflexions 
on a Multicultural Society. Knoxvill, TN: Whittle Books, 1991; D’Souza D. Illib-
eral Education: The Politics of Race and Sex on Campus. N.Y.: The Free Press, 
1991.

	 11.	См.: Castles S. How Nation-States Respond to Immigration and Ethnic Diver-
sity // New Community. 1995. Vol. 21. № 3. P. 293–308; Idem. Democracy and 
Multiculturalism in Western Europe // Citizenship and Identity in Europe / 
L. Holmes, Ph. Murray (eds). Gateshead: Athenaeum Press, 1997. P. 55–72.



В л а д и м и р   М а л а х о в 7

Агентуры

За интересующей нас формой публичной риторики стояли сле-
дующие агенты социального и  политического действия (да-
лее — агентуры). Это Большой бизнес, Большая бюрократия, эт-
нические организации и  часть интеллектуального сообщества. 
Каждая из этих агентур вкладывала в термин «мультикультура-
лизм» свои смыслы. Для хозяев крупных корпораций он означал 
диверсификацию рабочей силы за счет ее неограниченного при-
тока из-за рубежа. Для истеблишмента — изменение этнического 
состава населения в результате массовой миграции с целью рассе-
ления. (Реакцией на эти изменения и стали точечные мероприя-
тия в образовательной и информационной сфере, о которых мы 
упомянули.) Для интеллектуалов с  высоким статусом из  числа 
университетских профессоров и тележурналистов «мультикуль-
турализм» был синонимом приятного увеличения потребитель-
ских возможностей, связанных с национальной кухней и музы-
кой. Для лидеров этнических организаций — возможностью за-
консервировать у членов «своей» группы культурные паттерны 
страны происхождения.

В ряде стран, в частности в Германии, симпатии к идеям муль-
тикультурализма были в  1980-е годы довольно широко распро-
странены в некоторых сегментах гражданского общества (левые 
активисты, работники благотворительных организаций, педагоги, 
церковные общины и т. д.)12. Они усматривали в мультикультура-
листских идеях возможность перевоображения нации (для Герма-
нии со свойственным ее политической культуре этническим ко-
дом национальной общности это было особенно актуально). Од-
нако увлечение этими идеями оказалось весьма кратковременным 
из-за амбивалентности самого мультикультуралистского дискур-
са. В  самом деле, в  мультикультурализме имплицитно заложе-
но представление об обществе не как о совокупности граждан, 
а как о совокупности этнических сообществ (каждое из которых 
по умолчанию обладает собственной культурой)13. Такой способ 

	 12.	Такие известные немецкие «шестидесятники», герои «поколения 1968 
года», как Даниель Кон-Бендит и Клаус Леггеви, облекли свои мечтания 
на этот счет в монографии: Cohn-Bendit D., Schmidt T. Heimat Babilon: Das 
Wagnis der multikulturellen Demokratie. Hamburg: Hoffmann & Campe, 1992; 
Leggewie C. Multi-Kulti: Spielregeln für die Vielvölkerrepublik. B.: Rotbuch, 
1993.

	 13.	С массированной критикой нормативных оснований данного дискурса 
выступил британский философ Брайан Бэрри в своей рецензии на кни-



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 18

воображения нации явно не благоприятствует гражданской соли-
дарности, провоцируя сегментирование общества по этническо-
му признаку14. Члены этнических групп, образуемых мигрантами, 
предстают в результате как носители изначально предопределен-
ной «идентичности», в которую они завернуты, как в защитный 
кокон, так что лишить их этого кокона означает нанести им непо-
правимый моральный ущерб. И хотя такое прочтение «мульти-
культурализма» далеко не единственно возможное, у него много 
энергичных адептов — прежде всего из числа лидеров этнических 
и  религиозных организаций, называемых этнополитическими 
предпринимателями или брокерами от  культуры15. Исследова-
тели окрестили этот тип дискурса «мозаичным» (Шейла Бенха-
биб) или «реакционно-фундаменталистским» (Франц Олаф Радт-
ке) мультикультурализмом.

Впрочем, увлечение идеями мультикультурализма было обре-
чено и по причинам структурного характера. Ведь с этими идеями 
связывались надежды на социальное включение мигрантского на-
селения — и, соответственно, на смягчение механизмов социаль-
ного исключения, которым это население подвержено в большей 
степени, чем местное. Однако этого не случилось — по причинам, 
на которых мы остановимся чуть ниже. 

Ностальгия по ассимиляционизму?

В начале 2000-х годов маятник общественного мнения качнулся 
в сторону «ассимиляционизма»16. Почему? Обычно на этот вопрос 
отвечают, указывая на разочарование граждан и управленческо-
го класса в политике мультикультурализма. Данное объяснение 
можно признать лишь с той оговоркой, что разочарование каса-
лось не политики, а риторики — не системы административных 

гу лорда Бикху Парекха «Переосмысляя мультикультурализм», а также 
на составленный под его руководством доклад «Будущее мультиэтни-
ческой Великобритании» (2000): Barry B. The Muddles of Multicultural-
ism // New Left Review. March–April 2001. № 8. P. 49–71.

	 14.	Немецкий социолог Франц Олаф Радтке, посвятивший изучению данно-
го дискурсивного феномена целый ряд основательных работ, назвал одну 
из них «Мультикультурализм — постмодерновый последыш национализ-
ма?» (Radtke F.-O. Multikulturalismus: ein postmoderner Nachfahrer des Na-
tionalismus? // Multikulturelle Gesellschaft: Modell America? / B. Ostendorf 
(Hg.). München: Wilhelm Fink, 1994. S. 229–236).

	 15.	См.: Брубейкер Р. Этничность без групп. М.: ИД ВШЭ, 2012.
	 16.	 Joppke C. The Retreat of Multiculturalism in Liberal Nation State: Theory and 

Policy // British Journal of Sociology. 2004. Vol. 55. № 2. P. 237–257.



В л а д и м и р   М а л а х о в 9

мероприятий, а слов, употребляемых чиновниками. В том случае, 
когда действия в русле отвечающей данному понятию публичной 
политики все же имели место, их достаточно быстро свернули 
(как в Нидерландах, где «Программа поддержки этнических мень-
шинств» просуществовала менее полутора десятилетий — с нача-
ла 1980-х по 1994 год17. 

Другой ответ на поставленный вопрос заключается в отсылке 
к событиям 11 сентября 2001 года и последующей серии терактов. 
Это объяснение верно в том смысле, что шок, вызванный вспле-
ском исламистски мотивированных актов брутального насилия, 
повлек за собой подозрительное отношение к живущим на Запа-
де мигрантам-мусульманам. Но объяснение это представляется 
недостаточным по двум причинам. Во-первых, антимигрантские 
настроения, охватившие в Европе и Америке широкие слои насе-
ления, адресованы не только выходцам из исламского культурно-
го ареала. Во-вторых, правопопулистские идеологии, громко за-
явившие о себе в начале нынешнего столетия, ставят в центр по-
литической повестки не только тему (раздражающих) мигрантов, 
но и тему (не менее раздражающих) меньшинств в составе мест-
ного населения. Это активисты феминизма, антирасизма и дви-
жения в защиту ЛГБТ, которые, выражаясь знакомым нам язы-
ком, «раскачивают лодку», ставя под сомнение «традиционные 
ценности».

На мой взгляд, решающее значение в развороте общественно-
го умонастроения в  противоположную сторону имели обстоя-
тельства следующего рода. В 1980-е годы происходит смена режи-
ма правительности (governmentality), а именно вытеснение кейн-
сианской модели капитализма неолиберальной его моделью18. 
Утверждение этой модели совпало по времени с распространени-
ем риторики культурно плюралистического (мультикультурно-
го) общества. А поскольку следствием нового режима стал рез-
кий рост неравенства, не удивительно, что в глазах массы рядовых 

	 17.	См.: Entzinger H. The Rise and Fall of Multiculturalism: The Case of the Nether-
lands // Towards Assimilation and Citizenship: Immigration in Liberal Nation-
States / C. Joppke, E. Morawska (eds). Basingstoke: Palgrave-Macmillan, 2003. 
P. 59–86; Vasta E. From Ethnic Minorities to Ethnic Majority Policy: Multicul-
turalism and the Shift to Assimilationism in the Netherlands // Ethnic and Ra-
cial Studies. 2007. Vol. 30. № 5. P. 713–740. 

	 18.	Несмотря на то что такой перевод термина Фуко gouvernamentalité не пере-
дает всех нюансов его содержания, он все же кажется предпочтительнее 
простой кальки («гувернаментальность»). См.: Дин М. Правительность: 
власть и правление в современных обществах / Под ред. С. М. Гавриленко; 
пер. с англ. А. А. Писарева. М.: Издательский дом «Дело» РАНХиГС, 2016. 



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 11 0

граждан дискурс защиты инаковости оказался прочно скреплен-
ным с неолиберальной повесткой. Иными словами, из перспекти-
вы человека с улицы проблематика (культурного) Различия оказа-
лась прочно скрепленной с нечувствительностью правящих элит 
к проблематике (социального) Неравенства.

Второе обстоятельство связано с первым. По мере утвержде-
ния неолиберализма в обществе начинает громче звучать голос 
«оскорбленного морального большинства» (термин Дэвида Хар-
ви). Он относится к фрустрированным группам населения, кото-
рые в количественном отношении совсем необязательно составля-
ют большинство, но ощущают себя таковым — и объясняют свою 
фрустрацию в нормативных терминах. Корень своих проблем они 
видят в разрушении старого доброго порядка вещей (семейные 
ценности, соседское доверие, сплоченность местных сообществ). 
Источник разрушения очевиден — это внешние мигранты, с одной 
стороны, и силы внутри общества, прямо или косвенно благопри-
ятствующие миграции, — с другой (от коммунистов и анархистов 
до адептов феминизма и мультикультурализма).

Неолиберальный тип правительности, как и всякий иной, за-
трагивает и  политико-экономический порядок, и  порядок эпи-
стемологический. Это не только определенная форма властных 
отношений в экономическом и политическом полях, но и опре-
деленная форма мышления лиц, принимающих решения; если 
угодно — форма символической власти, заключающаяся в  воз-
можности навязывать способ видения мира, определять, по сло-
вам Пьера Бурдьё, «стиль легитимной перцепции». 

На уровне политико-экономическом неолиберальный порядок 
выражается в «дерегуляции» — уходе государства из экономики 
(отныне считающейся саморегулирующейся), а значит, в демон-
таже институтов welfare state, созданных в течение «золотого три-
дцатилетия» после Второй мировой войны. На  уровне эписте-
мологическом данный порядок проявляет себя в виде постулата 
об онтологическом приоритете индивида, согласно которому об-
щество представляет собой не более чем множество конкурирую-
щих между собой личностей. Они изначально «свободны», в том 
числе в том, что касается выбора идентичности. Последняя может 
конструироваться и переконструироваться в самых разных вари-
антах. В результате индивиды оказываются членами разных сооб-
ществ идентичности, которые они произвольно покидают — ме-
няя стиль жизни, субкультуру, сексуальную ориентацию и даже 
половую принадлежность. Эта логика приглашает нас к глорифи-
кации Различия. 



В л а д и м и р   М а л а х о в 1 1

Современный капитализм и культурные различия

Культ различия вписан в культурную логику глобального капита-
лизма. Перед нами своего рода парадокс. Капитализм как способ 
устроения общества по определению ведет к унификации и стан-
дартизации. Это продемонстрировано еще классиками марксиз-
ма. И в то же время именно капитализм в том виде, в каком мы 
его знаем, занят поощрением и поддержкой различий, а там, где 
их уже практически нет, — фабрикацией таковых.

В самом деле, культурные различия, в прежние эпохи оказы-
вавшие решающее воздействие на весь ход социальной коммуни-
кации, с победой капиталистической формы общественных от-
ношений превращаются в исчезающую величину. Терри Иглтон 
замечает:

Товар не проверяет, где его потенциальный потребитель закан-
чивал школу. Он внедряет самый удручающий вид однообра-
зия… [ибо] стирать различия, рушить иерархии, смешивать 
воедино множество форм жизни заложено в  самой природе 
капитализма19.

Но устранение различий чревато падением спроса, что для дан-
ной системы отношений неприемлемо. Поскольку производство 
должно постоянно расти, нужно постоянно подстегивать спрос. 
А для этого — производить различия. Гипертрофировать те куль-
турные отличия между людьми, которые еще не стерты маши-
ной консюмеристской культуры, и создавать новые. Это отли-
чия в  идентичности, которая, как предполагается, отражает 
уникальность каждой отдельной личности20. В  позднем капи-
тализме, в котором по определению нет места для «аутентично-
сти», поддержанию мифологии аутентичности уделяется огром-
ное внимание. Миф о потребителях как о неповторимых инди-
видуальностях, которые свободно творят самих себя, развивая 
свою самобытность (она же — идентичность), распространяет-
ся тем настойчивее, чем меньше реальность соответствует это-
му представлению хотя бы отдаленно. Рынок предлагает инди-
видам бесконечный набор образов, которые они могут приме-
рить — и вообразить себя уникальными существами. Зигмунт 
Бауман пишет:

	 19.	Иглтон Т. Почему Маркс был прав? М.: Карьера-Пресс, 2017. С. 192–193.
	 20.	См.: Маяцкий М. Ad hominem и обратно. М.: ИД ВШЭ, 2020. C. 239.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 11 2

Идентичности — это не дефицитный товар. Если на то пошло, 
их предложение скорее избыточно, поскольку сверхизобилие 
любого образа неизбежно снижает его ценность как символа ин-
дивидуальной уникальности. Однако девальвация образа ни-
когда не становится катастрофой, поскольку за отброшенными 
образами всегда следуют новые, еще не слишком расхожие…21

И еще одно глубокое наблюдение британского социолога:

Чтобы использовать потребительскую свободу как главное сред-
ство социального контроля и интеграции, позднекапиталисти-
ческая система очевидно должна сопрягать свободу с ее анти-
тезой, угнетением22; не  только бороться против неизбежных 
расходов символического соперничества между потребителя-
ми, но также, и в первую очередь, — за символическую ценность 
различия23.

В русле этой логики рассуждал и Славой Жижек, когда заявил, 
что мультикультурализм есть не что иное, как культурная логи-
ка мультинационального капитализма24. Для демонстрации это-
го тезиса Жижек в свойственной ему манере придумал хлесткий 
термин — аутоколонизация. Речь идет о  колонизации, агентом 
которой выступают не национальные государства, а транснацио-
нальные корпорации. Здесь больше нет метрополии как активно-
го субъекта и колонии как пассивного объекта. (И в этом смыс-
ле глобальное капиталистическое общество колонизирует само 
себя.) Для транснациональных корпораций население Франции 
и Америки ничем не отличается от населения «третьего мира». 
Все — потребители. «Мультикультурализм» в этих условиях — са-
мая подходящая идеология. Глобальный капитал относится к ко-

	 21.	Бауман З. О свободе. М.: Новое издательство, 2006. С. 85.
	 22.	Здесь необходимо небольшое пояснение. Бауман утверждает, что сего-

дняшняя, позднекапиталистическая форма социального контроля отли-
чается от соответствующих форм раннего капитализма тем, что не ну-
ждается в прямом надзоре как основном инструменте. Если тогда для 
отправления власти был нужен «паноптикон», то теперь те же функции 
выполняет рынок. Почти все («большинство») вовлечены в процесс по-
требления — не просто в качестве покупателей товаров и услуг, но пре-
жде всего в качестве заемщиков, получателей кредитов, плательщиков 
по ипотеке и т. д. Ну а что касается не вовлеченных в потребительский 
круговорот отверженных (или «опасных классов»), то их приходится кон-
тролировать архаичными методами — надзора и наказания. 

	 23.	Там же. С. 93.
	 24.	См.: Žižek S. Multiculturalism, or the Cultural Logic of Multinational Capital-

ism // New Left Review. 1997. Vol. 225. P. 28–51.



В л а д и м и р   М а л а х о в 1 3

лонизируемому им населению так же, как гордый своей цивили-
зованностью колонизатор взирает на аборигенов: он внимательно 
их изучает и смотрит на них с «уважением». Если оставить в сто-
роне спорную метафору, то нельзя не признать, что теоретиче-
ский постулат неомарксизма о роли идеологии культурного раз-
личия в функционировании современных рыночных демократий 
не утратил объяснительного потенциала. Я имею в виду реинкар-
нации этой идеологии уже после того, как Большая бюрократия 
как будто похоронила мультикультурализм25.

А был ли ассимиляционистский разворот?

О «смерти мультикультурализма» сегодня не слышал только ле-
нивый. Об отказе от одноименной политики широкая публика 
узнала из уст лидеров трех ведущих европейских держав в конце 
2010 — начале 2011 года26. Однако, как мы уже заметили, не совсем 
понятно, от чего, собственно, было решено отказаться. Во Фран-
ции мультикультуралистская риторика вообще отторгалась и чи-
новничьей средой, и гражданским обществом как несовместимая 
с идеалами республиканизма27. В Германии это увлечение разделя-
ла часть интеллектуального сообщества, гражданских активистов 
и отдельные политики, однако оно не конвертировалось в сколь-
ко-нибудь заметные изменения на институциональном уровне28. 
Что касается Великобритании, то  заявление Дэвида Кэмерона 
о «государственном мультикультурализме» (state multiculturalism) 
в его стране отражает скорее его восприятие ситуации, чем ося-
заемые институциональные сдвиги. В самом деле, можно назвать 
лишь два изменения административно-политического характера, 
которые позволяют говорить о приверженности официальной Ве-
ликобритании «мультикультурализму». Это учреждение Комис-
сии по расовому равенству (1976) и ужесточение антидискрими-
национного законодательства, в том числе возможного наказания 

	 25.	Такой реинкарнацией стала риторика «интеркультурализма», на которой 
мы коротко остановимся ниже.

	 26.	В октябре 2010 года с речью о «провале мультикультурализма» выступи-
ла канцлер Германии Ангела Меркель, а в начале 2011 года к ней присо-
единились британский премьер Дэвид Кэмерон и французский президент 
Николя Саркози.

	 27.	Silverman M. Deconstructing the Nation. Immigration, Racism and Citizenship 
in Modern France. L.; N.Y.: Rotledge, 1992. 

	 28.	См.: Bommes M., Radtke F.-O. Migration Into Big Cities and Small Towns: An 
Uneven Process With Limited Need for Multiculturalism // Innovation: The Eu-
ropean Journal of Social Sciences. 1996. Vol. 9. № 1. P. 75–86.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 11 4

за распространение в публичном пространстве «языка вражды» 
(2003). Понятно, что обе новации были осуществлены кабинета-
ми лейбористов, к которым у тори накопился немалый счет к мо-
менту возвращения на Даунинг-стрит29.

Словом, перед нами скорее смена риторики, чем смена поли-
тики. Не говоря уже о том, что поворот к «ассимиляционизму» 
в XXI столетии — опция нереализуемая. Слишком велики демо-
графические и  социокультурные трансформации западных об-
ществ под влиянием международных миграций. И этого не могут 
не понимать представители управленческого класса. Если угодно, 
сегодняшняя Западная Европа гораздо более «мультикультурна», 
чем в ту пору, когда соответствующая фразеология была в моде. 
Поэтому декларации, подобные памятным заявлениям европей-
ских лидеров рубежа 2010–2011 годов, — не более чем декларации. 
Они вызваны необходимостью адаптироваться к новым услови-
ям. Это, с одной стороны, растущая культурная неоднородность 
обществ (особенно характерная для мегаполисов, в которых со-
отношение автохтонного населения и потомков мигрантов зача-
стую не в пользу первого). С другой стороны, это давление пра-
вого популизма, канализирующего недовольство населения в бунт 
против «продажных элит».

Выход из  ситуации, который нашла Большая бюрокра-
тия, — смена декораций. В новом политическом театре появились, 
наряду с «мускулистым либерализмом», такие герои, как «интер-
культурализм»30 и «развитие разнообразия». 

Новый старый игрок: правый популизм 
и «оскорбленное моральное большинство»

В странах либеральной демократии в наши дни, как и в прошлом, 
есть немало людей, которые хотели бы сохранения социального 
и политического порядка, гарантирующего белому христианскому 
населению господствующие позиции. Такой порядок, если назы-

	 29.	См.: Gilroy P. ‘My Britain is Fuck All’: Zombie Multiculturalism and the Race 
Politics of Citizenship // Identities: Global Studies in Culture and Power. 2012. 
Vol. 19. P. 380–397.

	 30.	О бессодержательности этого концепта см.: Meer N., Modood T. Multicultur-
alism, Interculturalism and Citizenship // Multiculturalism and Intercultural-
ism. Debating the Dividing Lines / N. Meer et al. (eds). Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 2016. Ch. 2; Kymlicka W. Defending Diversity in an Era of 
Populism: Multiculturalism and Interculturalism Compared // Multicultural-
ism and Interculturalism. Ch. 7.



В л а д и м и р   М а л а х о в 1 5

вать вещи своими именами, есть не что иное, как апартеид — будь 
он установлен на национальном или на глобальном уровне31. Ра-
зумеется, речь здесь идет об апартеиде респектабельном, «циви-
лизованном», брезгливо отвергающем нацизм, расизм и тому по-
добные человеконенавистнические идеологии и режимы. 

Публичная артикуляция подобных взглядов сегодня затрудне-
на, ведь мы живем в эпоху гегемонии дискурса прав человека. Дан-
ную гегемонию не совсем корректно называют «леволиберальной». 
Точнее было бы вести речь о либерально-консервативном консен-
сусе, при котором оппоненты либералов внутри политического 
мейнстрима разделяют базовые установки либерализма32. Поли-
тическим коррелятом этой идеологической гегемонии было дол-
говременное доминирование в  Европе правительств, сформиро-
ванных левоцентристскими партиями (социалистами во Франции, 
лейбористами в  Великобритании, социал-демократами в  Герма-
нии и Швеции и т. д.). Такое положение не могло не вызывать раз-
дражения у носителей антилиберальных взглядов как среди рядо-
вых граждан, так и в кругах элит33. В этом контексте уместно вспо-
мнить о таких событиях, как речь Эноха Пауэлла о «реках крови» 
1968 года (прозвучавшая в тот самый год, когда о курсе правитель-
ства на интегративное многообразие и толерантность возвестил 
тогдашний министр внутренних дел Рой Дженкинс); успехи неко-
гда маргинального Жана-Мари Ле Пена, доставлявшие головную 
боль французскому истеблишменту начиная со второй половины 
1980-х годов; телеинтервью Маргарет Тэтчер 1978 года, в котором 
она заявила, что британские культурные ценности находятся под 
угрозой «заболачивания» культурно отличными от них мигранта-
ми (“might be rather swamped by people with a different culture”)34. И все 
же не будет преувеличением утверждать, что на протяжении всего 
этого периода — условно с 1970-х до начала 2000-х годов — в запад-
ных странах сохранялась гегемония либерализма (и в грамшиан-

	 31.	Хестанов Р. Россия и  режим глобального апартеида // Отечественные 
записки. 2002. № 3. URL: https://strana-oz.ru/2002/3/rossiya-i-rezhim-globalnogo- 
aparteida. 

	 32.	Весьма симптоматично, что и Гельмут Коль с его борьбой против Aus-
länderfeindlickkeit (враждебности к иностранцам), и Ангела Меркель с ее 
отстаиванием Willkommenskultur (культуры гостеприимства) представля-
ли консервативную ХДС. 

	 33.	Нюансированный анализ консервативного брожения, происходившего 
в либерально-демократических странах в последние два десятилетия, см. 
в: Будрайтскис И. Мир, который построил Хантингтон и в котором жи-
вем все мы. М.: Циолковский, 2020.

	 34.	Обширный фрагмент этого интервью см. в: Gilroy P. Op. cit. P. 395.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 11 6

ском, и в валлерстайновском смыслах слова). Специфика текуще-
го момента — в оспаривании этой гегемонии. Не то чтобы дискурс 
прав человека был отброшен и ему на смену пришел какой-то дру-
гой. Подобного, разумеется, не произошло. Но в стене либераль-
но-консервативной политкорректности пробиты заметные бреши. 
Их источник — правый популизм, протагонисты которого в 2010-е 
годы добились впечатляющих успехов, от Скандинавии и Герма-
нии до США и Бразилии. Шведские демократы, «Истинные фин-
ны», «Альтернатива для Германии», «Партия свободы» в Нидерлан-
дах, Freiheitliche в Австрии (примеры можно множить) — их элек-
торальные достижения привели к тому, что некогда неприемлемое 
стало парламентским. Риторические фигуры и аллюзии, которые 
еще в  недавнем прошлом считались морально недопустимыми, 
превратились в рутину публичной речи, а люди, к этим фигурам 
и аллюзиям прибегающие, сделались, как говорят немцы, salonfähig 
(вхожими в салон, рукопожатными).

Правый популизм крайне неудобен для истеблишмента, по-
скольку отбирает у партий политического мейнстрима голоса из-
бирателей. Сила этого игрока в том, что он обращается к реальным 
коллизиям современных капиталистических обществ. И прежде 
всего — к углублению пропасти между верхами и низами, управля-
ющими элитами и управляемыми массами. Однако реальные кол-
лизии правые популисты обсуждают в фантазматических терми-
нах. В их словаре нет такого понятия, как неравенство. (Это поня-
тие и не может там появиться, ибо в конфликте труда и капитала 
они занимают сторону капитала.) Водораздел, который они кон-
струируют, — это водораздел между перверсивными либеральны-
ми элитами (которые пекутся о правах беженцев и туалетах для 
трансгендеров), с  одной стороны, и  «народом» — с  другой. По-
следний не просто не впал в подобные перверсии, но хранит тра-
диционную идентичность и  стремится ее защитить от  деструк-
тивных сил. Деструктивные же силы — это адепты феминизма, 
мультикультурализма и антирасизма, которых явно или неявно 
поддерживают либеральные элиты. (Симптоматично, что в чис-
ле теорий заговора, популярных среди американских трампистов, 
есть теория о  вашингтонских педофилах, окопавшихся чуть ли 
не в Капитолии.)

Неудобства с Разнообразием

Актуальную ситуацию в публичном — и, что для нас особенно ин-
тересно, академическом — дискурсе многие наблюдатели характе-



В л а д и м и р   М а л а х о в 1 7

ризуют как поворот к Разнообразию (diversity turn)35. Соответству-
ющая лексика пришлась по вкусу и управленцам, и журналистам, 
и  гражданским активистам, и  интеллектуалам. То, что раньше 
описывалось в терминах мультикультурализма, теперь описыва-
ется в терминах разнообразия и сверхразнообразия. Здесь, однако, 
показана осторожность. Во-первых, потому, что за внешне сход-
ным языком описания могут скрываться разные стратегии — в за-
висимости от того, какие агентуры этот язык используют. Одно 
дело — Большая бюрократия (как и ее союзник в лице Большого 
бизнеса), другое дело — гражданский активизм. Для первых рито-
рика разнообразия есть элемент стратегии коммодификации, то-
гда как для вторых — шанс пересмотра сложившихся отношений 
господства. Разнообразие для власть имущих — это бренд, позво-
ляющий привлекать иностранный капитал36, а также способ ми-
нимизации риска социального протеста за счет размывания воз-
можностей формирования коллективной солидарности снизу37. 
Для гражданских активистов язык разнообразия — возможность 
продвижения в повестку дня тех вопросов, связанных с воспро-
изводством структур социального исключения, которые вытесня-
ются из нее господствующим дискурсом38.

	 35.	См.: Berg M. L., Sigona N. Ethnography, Diversity and the Urban Space // Iden-
tities: Global Studies in Culture and Power. 2013. Vol. 20. P. 347–360.

	 36.	См.: Abu-Laban Y., Gabriel C. Selling Diversity: Immigration, Multiculturalism, 
Employment Equity, and Globalization. Peterborough, ON: Broadview Press, 
2002.

	 37.	В этой связи симптоматичны формулировки, содержащиеся в хартиях 
поддержки разнообразия, принимаемых корпорациями. В  первой та-
кой хартии — французской — сказано, что подписавшиеся обязуются 
«содействовать представлению разнообразия французского общества 
во всех его различиях и богатстве, культурном, этническом и социальном, 
в пределах рабочей силы и на всех уровнях ответственности» (курсив 
мой. — В. М.). Надо ли говорить, что чем «разнообразнее» рабочая сила 
в этническом и культурном отношениях (курды и турки, арабы и иудеи, 
практикующие мусульмане и атеисты и т. д.), тем меньше вероятность 
того, что они станут совместно бороться за свои права. 

	 38.	Сара Ахмед связывает растущую популярность языка разнообразия сре-
ди гражданских активистов с «усталостью от языка равенства» (equity 
fatigue): активисты, видя, что категория равенства не воспринимается 
на уровне лиц, принимающих решения, делают ставку на то, что в рамках 
обсуждения темы «разнообразия» удастся адресоваться к теме неравен-
ства. Вопрос о том, окажется ли такая тактика продуктивной, исследова-
тельница оставляет открытым: Ahmed S. The Language of Diversity // Eth-
nic and Racial Studies. 2007. Vol. 30. № 2. P. 235–256.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 11 8

Во-вторых, если обратиться к категории diversity как теорети-
ческой рамке, пришедшей на смену рамке мультикультурализма, 
нельзя не заметить связанных с ней подводных камней.

Остановимся на каждом из этих моментов подробнее. 
Стратегия бенефициаров существующего политико-экономи-

ческого порядка заключается в валоризации категории Различие 
за счет девалоризации категории Равенство. Большая бюрокра-
тия и Большой бизнес активно включились в глорификацию Его 
величества Различие по той причине, что тем самым обесценива-
ется классовая оптика. Коль скоро категория социального класса 
вообще не всплывает в публичных дебатах, это позволяет выве-
сти из повестки проблематику неравенства. Вместо социальных 
диспропорций, драматически нарастающих по  мере экспансии 
неолиберализма39, гражданам предлагают обсуждать конфлик-
ты по поводу культурных различий. Расизм, сексизм, гомофобия, 
мигрантофобия, историческая память  — вот темы, определяю-
щие повестку в информационном пространстве от Сан-Франци-
ско до Берлина. 

Как заметила Сара Ахмед, антирасизм и подобные ему благо-
намеренные гражданские начинания, строго говоря, вписывают-
ся в неолиберальные техники (у)правления. Тем самым язык кри-
тики рискует «сдаться на милость» той самой технологии власти, 
которую он намерен критиковать40. Почему? Потому, что оптика 
антирасизма фокусирует внимание не на отношениях господства, 
порождающих расизм, а на отношениях между представителями 
«расовых групп». Равным образом радикальный феминизм с его 
войной против патриархата может привести к тому, что энергия 
женского протеста будет направлена не  против конфигураций 
власти, от которых страдают все независимо от половой принад-
лежности, а против «мужчин». 

Теперь второй момент — подводные камни «разнообразия» как 
аналитической рамки. О первом таком камне мы, по сути, уже ска-
зали. Опасность здесь в том, что пользователи словаря Разнообра-
зия могут впасть в глухоту к проблематике неравенства и слепоту 
к базовым структурам, это неравенство производящим. Приведу 
пример. В известной книге Ричарда Флориды о креативном классе 
в современных городах отстаивается следующий тезис. Поскольку 
молодые креативные профессионалы в наши дни чаще всего явля-

	 39.	См.: Бауман З. Идет ли богатство немногих на пользу всем прочим? М.: 
Издательство Института Гайдара, 2019.

	 40.	Ahmed S. Op. cit. P. 235.



В л а д и м и р   М а л а х о в 1 9

ются выходцами из этнически смешанных районов, отсюда следу-
ет, что «разнообразие» продуктивно с точки зрения городского раз-
вития41. Автор лукавит, ибо оставляет за скобками то обстоятель-
ство, что районы, из которых вышли эти молодые люди, будучи 
гетерогенными в этническом отношении, гомогенны в социально-
статусном отношении. Попросту говоря, эти креативные профес-
сионалы — дети из семей среднего класса; у их сверстников из низ-
ших классов подобные социальные лифты отсутствуют, будь район 
их проживания этнически «разнообразным» или «однообразным». 

Но  это еще не  все. Теоретическая рамка разнообразия при-
глашает исследователей к индивидуализации взгляда. Если рам-
ка мультикультурализма была сомнительна в силу имплицитной 
эссенциализации этнических групп («группизма», который кри-
тиковали Роджерс Брубейкер с единомышленниками), то рамка 
diversity вызывает вопросы как раз по причине редукции соци-
ального взаимодействия к взаимодействию между индивидами. 
Для выгодоприобретателей неолиберального порядка такая оп-
тика даже удобнее с точки зрения поддержания status quo. Коль 
скоро групп по умолчанию «не существует», не могут существо-
вать и классы. Иными словами, проблематичность рамки разно-
образия связана с тем, что работающие в ней исследователи отка-
зываются от классовой оптики и тем самым — от анализа базовых 
властных структур, генерирующих социальное неравенство. Ака-
демическое сообщество включается в игру, предложенную власть 
имущими. В ходе этой игры реальная политика замещается «по-
литикой идентичности». 

Мне бы, однако, не хотелось, чтобы вышесказанное было по-
нято как призыв отбросить аналитическую рамку разнообразия 
за ненадобностью. Такой призыв, в самом деле, прочитывается 
у ряда авторов марксистской ориентации. Ниже будет высказано 
несколько критических замечаний на их счет.

Борис Кагарлицкий, критикуя «леволиберальных интеллектуа-
лов», упрекает их в продуцировании идеологии «постмодернизма, 
феминизма и мультикультурализма», что приводит к «засорению 
политики культурными проблемами»42. Тем самым он предлага-
ет весьма редуцированное понимание политики и политического. 
Политическое не сводится к классовому противостоянию в том 
виде, как оно описано классиками марксизма. Хотя бы потому, что 
классовая борьба сегодня ведется среди прочего на символиче-

	 41.	Florida R. Cities and the Creative Class. N.Y.: Routledge, 2005.
	 42.	Кагарлицкий Б. Между классом и дискурсом. М.: ИД ВШЭ, 2017. С. 57.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 12 0

ском поле (в качестве борьбы за классификации, за монополию 
в  навязывании легитимного видения мира). Кроме того, поли-
тика — это не только деятельность, связанная с государственной 
властью (ее захватом и удержанием). Это деятельность по пово-
ду выработки правил социального общежития. А значит, борьба 
против исключения. Политика — это, как говорил Жак Раньсер, 
борьба «за участие тех, кто лишен своей доли участия»43. Участия 
в совместном определении контуров будущего.

Элементом этой борьбы является гражданский активизм, на-
целенный против встроенных в социальную фабрику процедур 
исключения. Такой активизм, несомненно, является политикой. 
Когда же его агентов упрекают в переключении общественного 
внимания с «действительных» проблем на «мнимые», нам дают 
понять, что это не политика. 

Подобный подход, помимо его шаткости в теоретическом ас-
пекте, весьма уязвим и в нормативном аспекте. Он, в частности, 
приглашает к иронично-скептическому отношению к инициати-
вам типа #metoo или BLM. Серьезные вопросы, поднимаемые эти-
ми движениями, в результате выглядят как нечто надуманное, вы-
сосанное из пальца. И здесь оптика российского марксиста совпа-
дает с оптикой российских охранителей. Вольно или невольно он 
оказывается союзником политических сил, отстаивающих авто-
ритарный порядок во имя противодействия «либеральному тер-
рору» (он же — «террор политкорректности», он же — «этический 
тоталитаризм»44).

Использование различий в контексте 
идеологического конструирования

Апелляция к Различию и его глорификация — рутина властного 
дискурса на Западе в последние десятилетия. В России ситуация 
принципиально иная.

Российский контекст обсуждения темы культурной отличи-
тельности столь специфичен, что ему следовало бы посвятить от-
дельное исследование. Отметим здесь лишь одно важное свойство 
наших публичных дискуссий45. Если на  Западе процессы демо-

	 43.	См.: Рансьер Ж. На краю политического / Пер. с фр. Б. М. Скуратова. М.: 
Праксис, 2006. 

	 44.	См., напр.: Ионин Л. Апдейт консерватизма. М.: ИД ВШЭ, 2010.
	 45.	Данным наблюдением я обязан Елене Гаповой. См.: Гапова Е. Классы на-

ций: феминистская критика нациостроительства. М.: НЛО, 2016.



В л а д и м и р   М а л а х о в 2 1

кратизации и либерализации в 1960–1970-е годы совпали с трен-
дом на уменьшение социального неравенства, то в России после 
1990 года эти процессы, напротив, сопровождались драматичным 
ростом неравенства и появлением жестких социально-классовых 
иерархий. В результате к началу 2000-х годов у нас либерально-
демократический дискурс был дискредитирован в широких мас-
сах (язык немедленно на это отреагировал, породив неологизмы 
вроде «дерьмократии» и «либерастов»). Это общественное умона-
строение охотно инструментализируется современной государ-
ственной пропагандой. Среди соломенных чучел, регулярно под-
вергающихся ритуальному сожжению, наряду с «либерализмом» 
находятся все три его отпрыска — мультикультурализм, антира-
сизм и феминизм. Рефреном звучит примерно следующее (я лишь 
слегка утрирую). Заигравшись в мультикультурализм, Запад по-
лучил этнические анклавы, где живут не желающие интегриро-
ваться мигранты. Эксцессы антирасизма привели к неуважению 
цветным населением ценностей цивилизации, созданной белы-
ми людьми (нам, не скованным требованиями политкорректно-
сти, позволительно «называть вещи своими именами»). Увлече-
ние феминизмом сделало любвеобильных мужчин потенциаль-
ными жертвами борьбы с харассментом. 

Словом, наши правящие группы прибегают к аргументу раз-
личия не с целью утверждения образа российского общества как 
культурно плюралистического46, а с целью противопоставления 
России Западу. Официальные лица и  близкие к  власти интел-
лектуалы распространяют образ Европы-самоубийцы, приняв-
шей ядовитые плоды либеральной идеологии. Россия же, кото-
рая не отбросила «традиционные ценности» ради сомнительных 
социокультурных инноваций, выглядит не просто как альтерна-
тива Европе, а как воплощение истинной Европы. Мы — басти-
он, последний редут защиты тех европейских ценностей, кото-
рые сама Европа отвергла. Верят ли сами российские консервато-
ры в то, что говорят, — не ясно. Ясно, однако, что этот прием будет 
активно использоваться в «идеологической борьбе» Кремля с при-
думанным им Западом.

	 46.	Хотя языку нашей бюрократии и свойственны периодические апелляции 
к российской многокультурности, последняя означает исключительно 
плюральность культурного пространства, происходящую из историче-
ски обусловленной полиэтничности населения — фактор миграции здесь 
не обсуждается.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 12 2

Библиография
Бауман З. Идет ли богатство немногих на пользу всем прочим? М.: Издатель-

ство Института Гайдара, 2019.
Бауман З. О свободе. М.: Новое издательство, 2006.
Брубейкер Р. Этничность без групп. М.: ИД ВШЭ, 2012.
Будрайтскис И. Мир, который построил Хантингтон и в котором живем все 

мы. М.: Циолковский, 2020.
Гапова Е. Классы наций: феминистская критика нациостроительства. М.: НЛО, 

2016.
Дин М. Правительность: власть и правление в современных обществах. 

М.: Издательский дом «Дело» РАНХиГС, 2016.
Иглтон Т. Почему Маркс был прав? М.: Карьера-Пресс, 2017.
Ионин Л. Апдейт консерватизма. М.: ИД ВШЭ, 2010.
Кагарлицкий Б. Между классом и дискурсом. М.: ИД ВШЭ, 2017.
Маяцкий М. Ad hominem и обратно. М.: ИД ВШЭ, 2020.
Рансьер Ж. На краю политического. М.: Праксис, 2006.
Хестанов Р. Россия и режим глобального апартеида // Отечественные 

записки. 2002. № 3. URL: https://strana-oz.ru/2002/3/rossiya-i-rezhim- 
globalnogo-aparteida.

Abu-Laban Y., Gabriel C. Selling Diversity: Immigration, Multiculturalism, Employ-
ment Equity, and Globalization. Peterborough, ON: Broadview Press, 2002.

Ahmed S. The Language of Diversity // Ethnic and Racial Studies. 2007. Vol. 30. № 2. 
P. 235–256.

Barry B. The Muddles of Multiculturalism // New Left Review. March–April 2001. 
№ 8. P. 49–71.

Berg M. L., Sigona N. Ethnography, Diversity and the Urban Space // Identities: Glob-
al Studies in Culture and Power. 2013. Vol. 20. P. 347–360.

Bommes M., Radtke F.-O. Migration Into Big Cities and Small Towns: An Uneven 
Process With Limited Need for Multiculturalism // Innovation: The European 
Journal of Social Sciences. 1996. Vol. 9. № 1. P. 75–86.

Brubaker R. The Return to Assimilation? Changing Perspectives on Immigration and 
Its Sequels in France, Germany and the United States // Ethnic and Racial 
Studies. 2001. Vol. 24. № 4. P. 531–548.

Castles S. Democracy and Multiculturalism in Western Europe // Citizenship and 
Identity in Europe / L. Holmes, Ph. Murray (eds). Gateshead: Athenaeum 
Press, 1997. P. 55–72.

Castles S. How Nation-States Respond to Immigration and Ethnic Diversity // 
New Community. 1995. Vol. 21. № 3. P. 293–308.

Cohn-Bendit D., Schmidt T. Heimat Babilon: Das Wagnis der multikulturellen 
Demokratie. Hamburg: Hoffmann & Campe, 1992.

D’Souza D. Illiberal Education: The Politics of Race and Sex on Campus. N.Y.: 
The Free Press, 1991.

Entzinger H. The Rise and Fall of Multiculturalism: The Case of the Netherlands // To-
wards Assimilation and Citizenship: Immigration in Liberal Nation-States /  
C. Joppke, E. Morawska (eds). Basingstoke: Palgrave-Macmillan, 2003. P. 59–86.

Florida R. Cities and the Creative Class. N.Y.: Routledge, 2005.
Geisser V., Soum E. Y. The Legacies of Colonialism: Migrant-Origin Minorities in 

French Politics // Race and Representation in Western Europe / T. E. Givens, 
R. Maxwell (eds). L.; Boulder: Lynne Rienner Publishers, 2012. P. 53–66.



В л а д и м и р   М а л а х о в 2 3

Gilroy P. ‘My Britain is Fuck All’: Zombie Multiculturalism and the Race Politics of 
Citizenship // Identities: Global Studies in Culture and Power. 2012. Vol. 19. 
P. 380–397.

Glazer N. We Are All Multiculturalists Now. Cambridge, MA: Harvard University 
Press, 1997.

Joppke C. The Retreat of Multiculturalism in Liberal Nation State: Theory and Poli-
cy // British Journal of Sociology. 2004. Vol. 55. № 2. P. 237–257.

Kymlicka W. Defending Diversity in an Era of Populism: Multiculturalism and Inter-
culturalism Compared // Multiculturalism and Interculturalism. Debating the 
Dividing Lines / N. Meer, T. Modood, R. Zapata-Barrero (eds). Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2016. P. 158–177.

Kymlicka W. Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford: 
Clarendon Press; N.Y.: Oxford University Press, 1995.

Leggewie C. Multi-Kulti: Spielregeln für die Vielvölkerrepublik. B.: Rotbuch, 1993.
Meer N., Modood T. Multiculturalism, Interculturalism and Citizenship // Multicul-

turalism and Interculturalism. Debating the Dividing Lines / N. Meer, T. Mo-
dood, R. Zapata-Barrero (eds). Edinburgh: Edinburgh University Press, 2016.

Noiriel G. The French Melting Pot: Immigration, Citizenship, and National Identity. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 1996.

Radtke F.-O. Multikulturalismus: ein postmoderner Nachfahrer des Nationalis-
mus? // Multikulturelle Gesellschaft: Modell America? / B. Ostendorf (Hg.). 
München: Wilhelm Fink, 1994. S. 229–236.

Schlesinger A., Jr. The Disuniting of America: Reflexions on a Multicultural Society. 
Knoxvill, TN: Whittle Books, 1991.

Silverman M. Deconstructing the Nation. Immigration, Racism and Citizenship in 
Modern France. L.; N.Y.: Rotledge, 1992.

Taylor C. The Politics of Recognition // Multiculturalism: Examining the Politics of 
Recognition / A. Gutmann (ed.). Princeton, NJ: Princeton University Press, 
1994.

Vasta E. From Ethnic Minorities to Ethnic Majority Policy: Multiculturalism and the 
Shift to Assimilationism in the Netherlands // Ethnic and Racial Studies. 2007. 
Vol. 30. № 5. P. 713–740.

Vertovec S. Multimulticulturalisms // Multicultural Policies and the State / M. Martin-
iello (ed.). Utrecht: Ercomer, 1998. P. 25–38.

Vertovec S. Super-Diversity and Its Implications // Ethnic and Racial Studies. 2007. 
Vol. 30. P. 1024–1054.

Walzer M. Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality. N.Y.: Basic Books, 
1983.

Young C. The Politics of Cultural Pluralism. Madison: University of Wisconsin Press, 
1976.

Young I. M. Inclusion and Democracy. Oxford: Oxford University Press, 2000.
Žižek S. Multiculturalism, or the Cultural Logic of Multinational Capitalism // New 

Left Review. 1997. Vol. 225. P. 28–51.



Л о г о с  ·  Т о м  3 1  ·  # 5  ·  2 0 2 12 4

THE USE OF DIFFERENCES

Vladimir Malakhov. Director, Center for Political Theory and Applied Political 
Science, Institute for Social Sciences (ISS); Professor, Department of Political and 
Legal Studies, Faculty of Political Sciences, vmalachov@yandex.ru. 
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration 
(RANEPA), 82 Vernadskogo Ave., Bldg 1, 119571 Moscow, Russia. 
Moscow School of Social and Economic Sciences (MSSES), 3-5 Gazetny Lane, 125009 
Moscow, Russia.

Keywords: difference; equality; multiculturalism; cultural diversity; interculturalism; 
populism.

The paper focuses on the dynamics of political and public discourse in liberal democ-
racies about cultural heterogeneity and about how these dynamics are reflected in aca-
demic discourse. During the last third of the twentieth century, the imperative to make 
each national culture homogeneous lost its appeal and was replaced by a fascination 
with ideas of a “multicultural society.” However, the beginning of this century has been 
marked by disillusionment with these ideas and widespread nostalgia for a time when 
cultural homogeneity remained an unquestioned good. The author argues that the cur-
rent explanations for this discursive shift are insufficient. He maintains instead that 
this shift has been brought on mostly by the dominance of neoliberalism as the regime 
of government. The result was that ordinary citizens began to associate the rhetoric of 
support for cultural differences with the insensitivity of the ruling elites to the prob-
lem of social inequality. Right-wing populists are eagerly exploiting the discontent of 
a broad public with “liberal elites.” In its attempt to adapt to these changed conditions, 
the establishment is seeking new forms of public rhetoric — using terms ranging from 

“muscular liberalism” and “civic integration” to “interculturalism.”  Both official and 
academic discourse had taken a “diversity turn” by 2010. Today the category of diver-
sity serves the same functions as multiculturalism in the 1980s and 1990s, providing 
both the basic trope of public rhetoric and a theoretical framework. The author finds 
analytical potential in that framework but calls attention to its problematic nature, 
which involves, among other things, valorizing difference while downgrading equality.

DOI: 10.22394/0869-5377-2021-5-1-23

References

Abu-Laban Y., Gabriel C. Selling Diversity: Immigration, Multiculturalism, Employ-
ment Equity, and Globalization, Peterborough, ON, Broadview Press, 2002.

Ahmed S. The Language of Diversity. Ethnic and Racial Studies, 2007, vol. 30, no. 2, 
pp. 235–256.

Barry B. The Muddles of Multiculturalism. New Left Review, March–April 2001, 
no. 8, pp. 49–71.

Bauman Z. Idet li bogatstvo nemnogikh na pol’zu vsem prochim? [Does the Richness 
of the Few Benefit Us All?], Moscow, Gaidar Institute Press, 2019.

Bauman Z. O svobode [Freedom], Moscow, Novoe izdatel’stvo, 2006.
Berg M. L., Sigona N. Ethnography, Diversity and the Urban Space. Identities: Global 

Studies in Culture and Power, 2013, vol. 20, pp. 347–360.
Bommes M., Radtke F.-O. Migration Into Big Cities and Small Towns: An Uneven 

Process With Limited Need for Multiculturalism. Innovation: The European 
Journal of Social Sciences, 1996, vol. 9, no. 1, pp. 75–86.



В л а д и м и р   М а л а х о в 2 5

Brubaker R. Etnichnost’ bez grupp [Ethnicity Without Groups], Moscow, HSE Press, 
2012.

Brubaker R. The Return to Assimilation? Changing Perspectives on Immigration 
and Its Sequels in France, Germany and the United States. Ethnic and Racial 
Studies, 2001, vol. 24, no. 4, pp. 531–548.

Budraitskis I. Mir, kotoryi postroil Khantington i v kotorom zhivem vse my 
[The World Invented by Huntington in which We All Live], Moscow, Tsiolk-
ovskii, 2020.

Castles S. Democracy and Multiculturalism in Western Europe. Citizenship 
and Identity in Europe (eds L. Holmes, Ph. Murray), Gateshead, Athenaeum 
Press, 1997, pp. 55–72.

Castles S. How Nation-States Respond to Immigration and Ethnic Diversity. 
New Community, 1995, vol. 21, no. 3, pp. 293–308.

Cohn-Bendit D., Schmidt T. Heimat Babilon: Das Wagnis der multikulturellen 
Demokratie, Hamburg, Hoffmann & Campe, 1992.

D’Souza D. Illiberal Education: The Politics of Race and Sex on Campus, New York, 
The Free Press, 1991.

Dean M. Pravitel’nost’: vlast’ i pravlenie v sovremennykh obshchestvakh [Governmen-
tality: Power and Rule in Modern Society], Moscow, Delo, 2016.

Eagleton T. Pochemu Marks byl prav? [Why Marx Was Right], Moscow, Kar’era-Press, 
2017.

Entzinger H. The Rise and Fall of Multiculturalism: The Case of the Netherlands. 
Towards Assimilation and Citizenship: Immigration in Liberal Nation-States 
(eds C. Joppke, E. Morawska), Basingstoke, Palgrave-Macmillan, 2003, 
pp. 59–86.

Florida R. Cities and the Creative Class, New York, Routledge, 2005.
Gapova E. Klassy natsii: feministskaia kritika natsiostroitel’stva [Classes of Nations: 

A Feminist Critique of Nation-Building], Moscow, New Literary Observer, 
2016.

Geisser V., Soum E. Y. The Legacies of Colonialism: Migrant-Origin Minorities in 
French Politics. Race and Representation in Western Europe (eds T. E. Givens, 
R. Maxwell), London, Boulder, Lynne Rienner Publishers, 2012, 
pp. 53–66.

Gilroy P. ‘My Britain is Fuck All’: Zombie Multiculturalism and the Race Politics of 
Citizenship. Identities: Global Studies in Culture and Power, 2012, vol. 19, 
pp. 380–397.

Glazer N. We Are All Multiculturalists Now, Cambridge, MA, Harvard University 
Press, 1997.

Ionin L. Apdeit konservatizma [Update of Conservatism], Moscow, HSE Press, 2010.
Joppke C. The Retreat of Multiculturalism in Liberal Nation State: Theory and Policy. 

British Journal of Sociology, 2004, vol. 55, no. 2, pp. 237–257.
Kagarlitsky B. Mezhdu klassom i diskursom [Between Class and Discourse], Moscow, 

HSE Press, 2017.
Khestanov R. Rossiia i rezhim global’nogo aparteida [Russia and the Regime of 

Global Apartheid]. Otechestvennye zapiski [Domestic Notes], 2002, no. 3. 
URL: https://strana-oz.ru/2002/3/rossiya-i-rezhim-globalnogo-aparteida.

Kymlicka W. Defending Diversity in an Era of Populism: Multiculturalism 
and Interculturalism Compared. Multiculturalism and Interculturalism. 
Debating the Dividing Lines (eds N. Meer, T. Modood, R. Zapata-Barrero), 
Edinburgh, Edinburgh University Press, 2016, pp. 158–177.


	842194

