
Б. Спиноза

Избранные произведения

Том 1

Москва
«Книга по Требованию»



УДК
ББК 

101
87
Б11

© Издание на русском языке, оформление
«YOYO Media», 2021

© Издание на русском языке, оцифровка,
«Книга по Требованию», 2021

© Б. Спиноза, 2021

ISBN 978-5-518-94827-3

Б. Спиноза
Избранные произведения: Том 1 / Б. Спиноза – М.: Книга по Требованию,
2021. – 552 с.

ISBN 978-5-518-94827-3

Б11



ОГЛАВЛЕНИЕ

КРАТКИЙ ТРАКТАТ 
О БОГЕ, ЧЕЛОВЕКЕ И ЕГО СЧАСТЬЕ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

ОСНОВЫ ФИЛОСОФИИ ДЕКАРТА, ДОКАЗАННЫЕ 
ГЕОМЕТРИЧЕСКИМ СПОСОБОМ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .107

ПРИЛОЖЕНИЕ, 
СОДЕРЖАЩЕЕ МЕТАФИЗИЧЕСКИЕ МЫСЛИ . . . . . . . . .195

ТРАКТАТ
ОБ УСОВЕРШЕНСТВОВАНИИ РАЗУМА. . . . . . . . . . . . . . .245

ЭТИКА   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .287

О БОГЕ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .289

О ПРИРОДЕ И ПРОИСХОЖДЕНИИ ДУШИ  . . . . . . . .328

О ПРОИСХОЖДЕНИИ И ПРИРОДЕ АФФЕКТОВ . . .378

О ЧЕЛОВЕЧЕСКОМ РАБСТВЕ ИЛИ О СИЛАХ 
АФФЕКТОВ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .443

О МОГУЩЕСТВЕ РАЗУМА
ИЛИ О ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ СВОБОДЕ  . . . . . . . . . . . . . . .508

ПРИМЕЧАНИЯ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .539





КРАТКИЙ ТРАКТАТ 

О БОГЕ, ЧЕЛОВЕКЕ 

И ЕГО СЧАСТЬЕ

ПЕРЕВОД С ГОЛЛАНДСКОГО



KORTE VERHANDELING

VAN

GOD,

DE MENSCH

EN DESZELFS

WELSTAND



КРАТКОЕ ИЗЛОЖЕНИЕ ТРАКТАТА
БЕНЕДИКТА ДЕ СПИНОЗЫ

«О БОГЕ, ЧЕЛОВЕКЕ И ЕГО СЧАСТЬЕ1»,
СОСТОЯЩЕГО ИЗ ДВУХ ЧАСТЕЙ 

С ПРИЛОЖЕНИЕМ2

Первая часть этого трактата делятся на десять глав. В главе I автор 
показывает, что ему присуща идея бога; согласно этой идее он опре-
деляет бога как существо, состоящее из бесконечных атрибутов, из 
которых каждый бесконечно совершенен в своем роде; отсюда он 
заключает, что к сущности бога принадлежит существование, или 
что бог существует необходимо.

Чтобы показать дальше, какие совершенства, в частности, за-
ключаются в божественной природе и божественной сущности, он 
переходит в главе II к рассмотрению природы субстанции. Он стре-
мится доказать, что субстанция необходимо бесконечна и что, сле-
довательно, может существовать лишь одна единственная субстан-
ция (будет ли она конечная или бесконечная), так что одна не может 
быть произведена другой, но что все, что существует, принадлежит 
к этой единственной субстанции (которой он дает имя бога); что, 
таким образом, мыслящая и протяженная природа суть два из ее 
бесконечных атрибутов, из которых каждый в высшей степени со-
вершенен и бесконечен в своем роде, и что поэтому (как он позже 
объясняет подробнее) все особенные конечные и ограниченные 
вещи, каковы человеческие души и тела и т.д., должны рассматри-
ваться в качестве модусов этих атрибутов; посредством этих моду-



8

Бенедикт СПИНОЗА

сов выражаются бесконечными способами атрибуты, посредством 
же атрибутов выражается бесконечными способами субстанция, 
или бог.

После того как все это излагается подробнее и объясняется обсто-
ятельнее в диалогах, в главе III отсюда выводится, в какой мере бог 
является причиной вещей, притом имманентной и т.д.

Но, чтобы показать нам, каковы, согласно его мыслям, суще-
ственные атрибуты бога, он переходит к главе IV, в которой пока-
зывает, что бог является необходимой причиной всех вещей; что их 
природа не может отличаться от той, какую они имеют в действи-
тельности, или быть произведена богом под другой формой или в 
другом порядке; что невозможно, чтобы бог имел другую природу 
или сущность, чем та, какая принадлежит к его действительному и 
бесконечному существованию. Названная причинность или пред-
полагаемая необходимость, благодаря которой вещи существуют и 
действуют, носит здесь название первого свойства бога.

Далее, в главе V приводится в качестве второго свойства бога 
стремление (согласно мнению автора) всей природы и каждой вещи 
в особенности к сохранению своего состояния и своего бытия. Это 
стремление, поскольку оно простирается на всю совокупность 
вещей, называется всеобщим провидением бога, а поскольку оно 
простирается на каждого индивидуума самого по себе, рассматри-
ваемого вне его связи с остальными частями природы, называется 
особенным провидением бога.

В главе VI появляется в качестве третьего свойства бога его пре-
допределение, которое простирается на всю природу и на каждую 
вещь в особенности и исключает всякую случайность. В этой главе 
автор опирается преимущественно на IV главу; ибо, если мы при-
мем в качестве основного положения, что все существующее (кото-
рое называется у него богом) как по своей сущности, так и по сво-
ему существованию необходимо и что в нем заключается все, что 
есть, то из этого ложного основного положения с неизбежностью 
вытекает заключение, что в нем не может быть ничего случайно-
го. Кроме того, имея в виду опровергнуть приводимые против него 
возражения, он излагает свои мысли о причинах зла, греха, беспо-
рядка и т.д. и этим заканчивает изучение существенных признаков 
бога; от них он переходит затем к главе VII, в которой приводятся 
такие свойства бога, которые автор считает лишь относительными, 



9

Избранные произведения. Том I

а не существенными или же лишь обозначениями существенных 
атрибутов бога. По этому поводу вкратце исследуются и опровер-
гаются соображения, приводимые и распространяемые перипате-
тиками, относительно определения бога и доказательства его суще-
ствования.

Для того чтобы доказать ясно, какое различие существует, по мне-
нию автора, между порождающей и порожденной природой, он из-
лагает вкратце свои мысли об этих предметах в главах VIII и IX.

Затем он в главе X доказывает таким же образом, как в главе VI, 
что люди, после того как они образовали известные общие поня-
тия, связали и сравнили с ними вещи и образовали отсюда поня-
тия того, что хорошо и что дурно; хорошими они назвали вещи, 
поскольку они согласуются с общими понятиями, дурными же, по-
скольку они отличаются от них и не согласуются с ними, так что 
хорошее и дурное суть не что иное, как мысленные сущности или 
модусы мышления.

Таким образом заканчивается первая часть этого трактата.
Во второй части автор излагает свои соображения о состоянии 

человека: сперва о том, в какой степени он подвержен страстям и 
становится их рабом, далее, о том, в какой степени человек может 
пользоваться своим разумом, и, наконец, о том, каковы средства, 
благодаря которым человек может достигнуть своего спасения и со-
вершенной свободы.

После того как в предисловии к этой части автор говорит вкратце 
о природе человека,

в главе I он излагает различные роды познания или восприятия 
и показывает, что они пробуждаются и рождаются в человеке че-
тырьмя способами, а именно:

1)  понаслышке, согласно рассказу или каким-либо другим при-
знакам;

2) посредством простого опыта:
3)  посредством хорошего и ясного рассуждения или истинной 

веры;
4)  посредством внутреннего наслаждения и ясного усмотрения 

самих вещей.
Все это излагается и разъясняется на примере, взятом из тройно-

го правила.



10

Бенедикт СПИНОЗА

Для того чтобы были ясно и отчетливо поняты действия этих че-
тырех родов познания, в главе II сначала дается их определение; за-
тем перечисляются действия каждого из этих родов в отдельности; 
в качестве действий первого и второго родов познания приводятся 
страдания или страсти, противоречащие здравому разуму; в каче-
стве действий третьего рода познания приводятся добрые побуж-
дения; в качестве действий четвертого рода приводится истинная 
любовь со всеми ее последствиями.

В главе III рассматриваются сначала те страсти, которые возника-
ют из первого и второго родов познания, т.е. из мнения, а именно: 
удивление, любовь, ненависть и желания.

Затем в главе IV указывается, какую пользу может извлечь чело-
век из третьего рода познания, так как он учит его, как он должен 
жить согласно истинному руководству разума, и побуждает его ов-
ладевать только тем, что достойно любви. Он учит его также, как 
распознавать и выделять те страсти, которые возникают из мнения, 
и дает ему руководство, согласно которому он должен следовать из-
вестным страстям или избегать их. Для того чтобы показать более 
подробно, как следует руководствоваться разумом по отношению к 
страстям, наш автор рассуждает:

В главе V о любви.
В главе VI о ненависти и отвращении.
В главе VII о желаниях, об удовольствии и о неудовольствии.
В главе VIII об уважении и презрении, о смирении и са мо-

удовлетворенности, о самомнении и самоуничижении.
В главе IX о надежде и страхе, об уверенности и отчаянии, о не-

решительности, о смелости, о неустрашимости и соревновании, о 
малодушии и боязливости и, наконец, о ревности.

В главе X об угрызениях совести и раскаянии.
В главе XI о насмешке и шутке.
В главе XII о чести, стыде и бесстыдстве.
В главе XIII о благосклонности, благодарности и неблагодарности.
Наконец, в главе XIV о скорби.
После того как автор изложил таким образом все, что согласно 

его суждению ему следовало изложить относительно страстей, он 
переходит:

к главе XV, в которой излагается последнее действие истинной 
веры или третьего рода познания, которое является средством для 



11

Избранные произведения. Том I

того, чтобы отличить истинное от ложного и сделать его доступным 
нашему познанию.

После того, как Спиноза в согласии со своими мыслями изложил, 
что хорошо и что дурно, что такое истина и ложь, а также, в чем 
состоит счастье совершенного человека, он считает необходимым 
исследовать, можем ли мы достигнуть этого счастья добровольно 
или же принужденно.

Относительно этого автор показывает в главе XVI, что такое воля, 
причем утверждает, что она пи в коем случае не свободна, но что мы 
во всех отношениях определяемся внешними причинами к тому, 
чтобы то или иное желать, утверждать или отрицать.

Для того чтобы мы не спутали воли с желанием, в главе XVII он 
показывает, в чем состоит различие между ними. Он заявляет, что 
желание в такой же степени не свободно, как рассудок и воля, но 
считает, что всякое желание точно так же, как и всякое воление, 
определяется внешними причинами.

Чтобы побудить читателя принять вышеизложенное, он в главе 
XVIII долго и подробно излагает пользу, которая, по его суждению, 
заключается в этом учении.

В главах XIX и XX автор обсуждает вопрос о том, может ли че-
ловек, руководствуясь вышеназванной верой или третьим родом 
познания, достигнуть наслаждения высшим благом и высшим бла-
женством и освобождения от дурных страстей. В связи с последним 
пунктом он излагает, как душа соединяется с телом, благодаря чему 
она испытывает различные состояния, которые, будучи поняты 
под формою добра и зла, рассматриваются как причина различных 
страстей. В I главе этой части автор излагает свое мнение, что на-
званные состояния тела, рассматриваемые как хорошие или дурные 
и как порождающие страсти, возникают из первого рода познания, 
понаслышке или согласно какому-либо другому внешнему знаку, 
или же из второго рода познания, согласно нашему собственному 
опыту. Опираясь на эти положения, автор приходит в главе XXI к 
следующему заключению: так как то, что мы находим в нас, имеет 
больше власти над нами, чем то, что приходит к нам извне, то разум 
может быть причиной уничтожения мнения, возникающего в нас 
из первого рода познания, ибо разум, в отличие от него не приходит 
к нам извне; но разум не может уничтожить мнение, возникающее 
в нас из второго рода познания, так как то, чем мы наслаждаемся 



12

Бенедикт СПИНОЗА

внутренне, не может быть преодолено чем-то более могуществен-
ным, находящимся вне нас, которое созерцается нами только по-
средством разума.

Так как разум, или третий род познания, не способен привести 
нас к нашему счастью и не может быть причиной преодоления стра-
стей, возникающих из второго рода познания, то Спиноза обсуж-
дает в главе XXII вопрос о том, что может послужить подлинным 
средством для достижения этой цели. Так как бог есть высшее бла-
го, которое может быть познано душой и которым она может вла-
деть, то он приходит к заключению, что, если мы достигнем такого 
же тесного соединения (или познания и любви) с богом, какое душа 
имеет относительно тела, от которого она получает свои состояния, 
т.е. познания, не состоящего из разумных заключений, но заклю-
чающегося во внутреннем наслаждении и в непосредственном со-
единении с сущностью бога, то посредством этого четвертого рода 
познания мы можем достигнуть нашего высшего спасения и наше-
го высшего блаженства; таким образом, этот последний род позна-
ния не только необходим для достижения этой цели, но и является 
единственным средством к этому. И так как благодаря этому в нас 
возникает превосходнейшее действие и неизменная прочность у 
тех, которые обладают им, то он называет это состояние возрожде-
нием тех, которые обладают им.

Так как согласно его мыслям человеческая душа есть идея опреде-
ленной вещи, находящаяся в мыслящем существе, которое связано 
с этой вещью благодаря идее, то он выводит отсюда в главе XXIII, 
что прочность или изменчивость души должна быть определена со-
гласно с природой той вещи, идеей которой она является, и что, сле-
довательно, если душа состоит только в соединении с такой вещью, 
каково тело, имеющее временный характер и подверженное изме-
нениям, то душа необходимо должна страдать и погибать вместе с 
ним; в то время как, наоборот, она освободится от всякого страда-
ния и станет причастна бессмертию, если она вступит в соединение 
с такой вещью, природа которой вечна и неизменна.

С целью не пропустить ничего, заслуживающего внимания в этом 
отношении, наш автор исследует в главе XXIV, носит ли любовь че-
ловека к богу характер взаимности, т.е., заключает ли она в себе то, 
что бог любит человека. Отвергнув это, он разъясняет согласно со 
своим прежним учением, что такое божественные и человеческие 


