
 Августин 

Блаженный

издание 2-е,

исправленное

О ТРОИЦЕ





I

Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е » 
А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я

( п р е д и с л о в и е  п е р е в о дч и к а )

I

Широко известное латинское изречение habent sua fata li-
belli послужило  бы наилучшим эпиграфом к  драматической 
истории этого произведения величайшего из  представите-
лей латинской патристики. Как сообщает сам автор в своем 
письме, датирующемся, по  всей видимости, 416  г., к  папе1 
Аврелию (papae Aurelio), епископу Карфагенскому, к написа-
нию книг о Троице он приступил, будучи еще молодым чело-
веком (iuvenis), а издал их, уже будучи стариком (senex)2. Та-
кому заявлению имеется вполне определенное основание, 
ибо в своем позднейшем труде «Пересмотры» (Retractatio-
nes) (428 г.) Августин помещает этот трактат посреди работ, 
датирующихся 400  г. Таким образом, можно установить, 
что  когда он начал писать о  Троице, он, скорее всего, был 
в возрасте 45 лет3. В письме к Консенцию (410 г.)4, к Мар-
целлину (412 г.)5, а также в письмах к Еводию (414, 415 гг.)6 
об  этом сочинении говорится как  о  еще  не  законченном. 
И  хотя в  уже упомянутом письме к  Аврелию Августином 
внушается мысль о завершении трактата, очевидно, что име-
ла место быть последующая частичная доработка, свидетель-
ством чему является, по крайней мере, упоминание о двенад-
цатой книге сочинения «О Граде Божием» (De Civitate Dei) 



II

 Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я

и  цитирование в  пятнадцатой книге «О  Троице» одного 
из  «Трактатов на  Евангелие от  Иоанна» (In Evangelium 
Ioannis tractatus), каковые датируются 417  г. Наконец, ис-
правления, которые Августин внес в текст «О Троице», бла-
годаря своим позднейшим «Пересмотрам», позволяют нам 
сказать, что он не прекращал своей работы над рассматрива-
емым сочинением на протяжении, по минимуму, почти двух, 
а по максимуму, почти трех десятков лет.

Столь продолжительная работа над трудом не является 
для Августина чем-то из ряда вон выходящим. Свое самое 
большое сочинение «О  Граде Божием» христианский 
мыслитель писал в  течение пятнадцати лет, а  такой труд, 
как «О христианском учении» (De Doctrina Christiana), — 
в течение тридцати лет. В этом, впрочем, нет ничего удиви-
тельного, если мы вспомним, во-первых, то, что  Августин 
жил в  эпоху, переживающую крушение прежнего Рима 
(павшего в 410 г. под ударами готов Алариха), а во-вторых, 
и то, что Августин был обязан на протяжении почти трид-
цати пяти лет нести на  себе крест пасторского служения 
епископом. Примечательно то, что  именно благодаря на-
стойчивым просьбам своей паствы, а  также увещеваниям 
своих «сотоварищей по  священству» Августин решил 
взяться за написание этого фундаментального труда.

Драматический  же характер судьбы этого произведения 
состоит собственно в том, что, как признается сам Августин 
во  всем том  же письме к  Аврелию и  позднее вспоминает 
в «Пересмотрах», когда он еще не успел закончить двенадца-
тую книгу, но, по всей видимости, уже «продержал [в ожида-
нии] тех, кто столь страстно жаждал иметь эти книги, дольше, 
чем  они могли вынести», его труд выкрали и  опубликовали 
«нелегально». Было  ли тому причиной нетерпеливое любо-
пытство друзей или  же злой умысел недругов, стремящихся 
обнаружить в рукописях что-нибудь компрометирующее епи-
скопа Гиппона как кафолика, сейчас сказать с уверенностью, 



III

 Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я  

конечно же, невозможно. Как бы то ни было, Августин был на-
столько раздосадован, что хотя у него сохранились копии этих 
двенадцати книг, он первоначально даже принял решение 
бросить работу над этим сочинением и намеревался пожало-
ваться о случившемся в каком-либо другом своем сочинении. 
Несомненно, более всего писателя беспокоил тот факт, что эти 
книги были выкрадены и изданы в состоянии, менее исправ-
ном, нежели в  том, в  котором  бы они заслуживали публика-
ции. Впрочем, несмотря на все душевные переживания, Авгу-
стин, «понукаемый многими братьями», нашел в  себе силы 
продолжить работу над  трактатом в  особенности для  того, 
чтобы исправить неисправное и дополнить недостающее.

Уступая по  своему объему лишь другому крупнейшему 
сочинению Августина «О Граде Божием», трактат «О Тро-
ице» (De Trinitate), или, если точнее, «Пятнадцать книг 
о  Троице против ариан» (De Trinitate contra Arianos libri 
quindecim), имеет отнюдь не меньшее, а, пожалуй, даже боль-
шее собственно богословское и  теоретико-философское 
значение.

Главной целью этого труда Августина было утверждение 
кафолического учения о Троице посредством критики «пре-
вратных толкований тех, кто, презирая начало веры, ошиба-
ется вследствие незрелой и извращенной любви к разуму», 
т.  е. прежде всего против арианской ереси в  христианстве. 
Адресатами его критики становятся также евномиане и  са-
веллиане. В  этом отношении следует признать, что  настоя-
щая работа мыслителя стоит в  одном ряду с  выдающимися 
трудами по  тринитарной проблеме таких отцов Восточной 
Церкви, как  Афанасий Александрийский и  каппадокийцы7. 
Уникальность августиновского сочинения заключается 
в  том, что,  тогда как  на  Востоке имелась преемственность 
и совещательность в разработке догматов, епископ Гиппона 
по  причине слабого знания греческого языка и, как  след-
ствие, неспособности познакомиться с  трудами восточных 



IV

   Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я

отцов (в  чем  он сам признается в  предисловии к  третьей 
книге своего трактата) был вынужден полагаться лишь 
на  собственные силы8. Впрочем, этот факт вряд  ли может 
умалить значение данного труда для христианской культуры 
в целом.

Более того, то  исключительное значение, которое при-
обрело это творение Августина в  сознании не  только па-
стырей, но и паствы, послужило причиной возникновения 
весьма замечательной народной легенды. По преданию, Ав-
густин, размышляя над тайною Св. Троицы, прогуливался 
по берегу моря и увидел мальчика, вырывшего ямку в песке 
и переливавшего туда воду, которую он зачерпывал ракови-
ной из моря. Удивленный, Августин спросил дитя, зачем он 
это делает, и тот без промедления ответил: «Я хочу пере-
черпать все море в эту ямку». Усмехнувшись про себя, Ав-
густин стал объяснять мальчику, что  это невозможно, 
но,  к  своему вящему удивлению, получил от  него вызов: 
«А как же ты своим умом пытаешься исчерпать неисчерпа-
емую тайну Господню?» В  соответствии с  легендой маль-
чик тотчас исчез, не дожидаясь ответа смутившегося бого-
слова. Каким  же он мог быть? Думается, что  пятнадцать 
книг «О Троице» — достойный ответ на этот вызов.

II

По своей структуре «О Троице» вполне четко подразде-
ляется на две части. В первой части (Книги I–VII) Августин 
выступает, прежде всего, как  экзегет, т.  е. он утверждает 
единство и равенство сущности Божией в трех Лицах, исхо-
дя из текстов Святого Писания. Во второй же части трактата 
(Книги VIII–XV) мы обнаруживаем то, что является, пожа-
луй, собственно философской аргументацией защищаемой 
доктрины, ибо она обосновывается логикой устроения чело-
века как образа Божьего.



V

 Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я

V

Книга I. В ней показывается, что единство природы и ра-
венство Лиц в  Троице устанавливается самим авторитетом 
Писания. В этой же книге предлагается объяснение некото-
рых мест писания, каковые представляются противоречащи-
ми положению о единосущии Сына Отцу.

Книга II. В ней продолжает защищаться положение о еди-
носущии и  равенстве Троицы. В  рассуждениях о  послании 
Сына и Святого Духа, а также о разнообразных явлениях Бо-
жества показывается, что Посланный по Своей природе — 
не  меньше Пославшего, ибо Троица, будучи равной Себе 
во  всем и  единой в  Своей неизменной природе, действует 
нераздельно во всяком послании и явлении.

Книга III. В ней трактуется о явлениях Божества, о како-
вых говорилось в предыдущей Книге: создавал ли Бог теле-
сные образы для того, чтобы явиться людям, или же это были 
ангелы, посылаемые от лица Бога, в то время как сущность 
Божия сама по себе оставалась невидимой.

Книга IV. В ней говорится о воплощении Сына и объясня-
ется, зачем был послан Сын Божий, т.  е. что  посредством 
смерти Христовой мы, грешники, убеждаемся в том, насколь-
ко велика к нам любовь Божия, а также каковых именно Бог 
любит нас; что наша двойная смерть (т. е. тела и души) искупа-
ется Его единой смертью, что  дает соотношение одного 
к двум, возникающее из троицы. Здесь же выявляется мисти-
ческий характер числа шесть как  совершенного. В  этой  же 
книге показывается, что Сын Божий оттого, что Он был по-
слан и  принял образ раба, не  есть меньший Отца, потому 
что как Слово Божие Он был послан Самим Собой. То же са-
мое касается и  Святого Духа, о  Котором также говорится 
как об исходящем не только от Отца, но и от Сына.

Книга V. (Опровержение ереси ариан.) В ней против тех, 
кто  считает, что  сущность Отца и  Сына не  является одной 
и той же потому, что все, что высказывается о Боге, высказы-
вается по  сущности (и  поэтому утверждает, что  рождать 



VI

   Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я

и рождаться или быть рожденным и нерожденным, являясь 
различными определениями, суть различные сущности), по-
казывается, что не все, что высказывается о Боге, высказыва-
ется по сущности, но что некоторые определения высказы-
ваются также и  относительно, т.  е. по  чему-то, что  Он Сам 
не есть; отчего если что-либо высказываемое относительно, 
т.  е. по  чему-то, что  Он Сам не  есть, высказывается также 
и во времени, в Него не привходит ничего, из-за чего бы Он 
изменился, и  Сам Он остается по  Своей природе или  сущ-
ности совершенно неизменным.

Книга VI. В ней так ставится вопрос о том, каким обра-
зом Христос назван апостолом Божией силой и Божией пре-
мудростью, что до тех пор откладывается более тщательное 
рассмотрение того, не является ли Тот, от Кого рожден Хри-
стос, самой премудростью, но  только Отцом Своей прему-
дрости, или же премудрость сама родила премудрость, пока 
не выясняется равенство Троицы и то, что Бог не тройствен-
ный, но Троица.

Книга VII. В ней разъясняется отложенный вопрос о том, 
каким образом Бог, родивший Сына, является не только От-
цом Своей силы и премудрости, но и Сам есть сила и прему-
дрость, и  также Святой Дух есть то  же; причем Они вместе 
все же не суть три силы и три премудрости, но одна сила и од-
на премудрость, как один Бог и одна сущность. Здесь же спра-
шивается, почему латиняне говорят об одной сущности и трех 
лицах, а  греки  — об  одной сущности и  трех субстанциях 
(ипостасях); и выясняется, что говорится так по речевой не-
обходимости, чтобы называлось какое-нибудь одно имя, когда 
спрашивается, что суть Трое, Которых мы воистину исповеду-
ем как Трех, а именно: Отца, Сына и Святого Духа.

Книга VIII. В ней объясняется, что в Троице не только 
один не больше другого, но и все трое вместе не суть не-
что большее, нежели каждый по отдельности. Здесь также 
указывается, что посредством истины, созерцаемой пони-



VII

 Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я 

манием; посредством высшего блага, которым существует 
всякое благо; посредством праведности, ради которой лю-
бится праведная душа даже пока еще неправедной душой; 
и, наконец, посредством любви, которая в  Святом Писа-
нии названа Богом, и через каковую для понимающих лю-
дей начинает быть различимой хоть какая-то троица любя-
щего, любимого и любви; понимается не только бестелес-
ная природа, но даже и неизменная, которая есть Бог.

Книга IX. В  ней рассуждается об  образе Божием, кото-
рый есть человек по своему уму, и обнаруживается опреде-
ленная троица, а именно, ума, знания, которым он себя зна-
ет, и любви, которой он любит себя и свое знание; здесь так-
же выясняется, что  эти трое суть равные между собой 
и имеют одну сущность.

Книга X. В ней показывается, что в уме человека есть бо-
лее явная троица памяти, понимания и воли. Здесь также вы-
ясняется и то, что, хотя ум никогда бы не мог быть таким об-
разом, чтоб он не помнил, не понимал и не любил себя, он 
не всегда думает о самом себе, и когда он не думает о себе, он 
не отличает себя одной и той же мыслью от телесного; отче-
го рассуждение о Троице, образом Каковой он является, от-
кладывается затем, чтобы в  самом видимом телесном обна-
ружилась троица, и чтобы в нем более надлежащим образом 
поупражнялось внимание читателя.

Книга XI. В ней показывается, что и во внешнем человеке 
имеется своего рода троица, проявляющаяся в том, что вос-
принимается извне, а именно, из видимого тела и формы, ко-
торая запечатлевается во  взоре воспринимающего, а  также 
в направленности воли, соединяющей первые два; каковые, 
однако, не равны и не имеют одну и ту же сущность. Здесь 
даже выявляется, что в душе есть иная троица (три опреде-
ления каковой — образ тела, пребывающий в памяти, его во-
ображение, возникающее по обращению к нему взора пред-
ставляющего, и направленность воли, соединяющей первые 



VIII

   Т Р А К ТАТ  « О  Т Р О И Ц Е »  А В Г У С Т И Н А  А В Р Е Л И Я

два,  — имеют одну и  ту  же сущность), которая все так  же 
принадлежит внешнему человеку, ибо она привносится 
из телесного, ощущаемого извне.

Книга XII. В ней проводится отличие мудрости от знания, 
и в том, что называется знанием собственно, обнаруживается 
некоторая троица своего рода (как  низшая), каковая, хотя 
и относится уже к внутреннему человеку, все же еще не долж-
на ни называться, ни считаться образом Божиим.

Книга XIII. В  ней продолжает обсуждаться троица зна-
ния при  посредстве христианской веры. Здесь говорится 
о том, что когда слова этой веры предаются памяти, выявля-
ется троица, определениями которой являются звуки слов 
в памяти, взор воспоминания, воображающийся ими, когда 
он представляет их, и воля, соединяющая первое и второе.

Книга XIV. В ней говорится об истинной мудрости чело-
века как отличенной от знания, т. е. о том, что образ Божий, 
каковым является человек по своему уму, не обнаруживается 
в памяти, понимании и любви, когда они имеют своим пред-
метом временное, а  не  вечное; и  показывается, что  эта му-
дрость достигается тогда, когда человеческий ум обновляет-
ся познанием Бога по  образу Создавшего человека, т.  е. 
по  Его образу, и  каковой таким образом постигает Прему-
дрость, в которой — созерцание вечного.

Книга XV. В  ней, во-первых, дается краткое изложение 
содержания предшествующих четырнадцати книг. Во-
вторых, говорится о  необходимости исследовать Троицу, 
Которая есть Бог, в самом вечном, бестелесном и неизмен-
ном, в совершенном созерцании которого нам обещана бла-
женная жизнь. В-третьих, однако, утверждается, что  ныне 
вышняя Троица может быть видима нами только «как  бы 
зеркалом, как в загадке», поскольку в образе Божием, како-
вым мы являемся, Она может созерцаться лишь как в подо-
бии, неясном и  с  трудом различимом, отчего эта книга за-
ключается не рассуждением, но молитвой.


