
5

ВВЕДЕНИЕ*

I. Краткий обзор доказательств бытия Бога у Фомы
в обеих «Суммах»

Доказательства бытия Бога у Фомы мы обнаруживаем в двух

изложениях, в Summa contra Gentiles (S.c.G, 1259-64) и в Summa
theologiae (S.th., 1266-72)1 . При их сопоставлении можно заметить,

что в первой работе Фома много и часто привлекает аристотелев-

ские источники, в то время как во второй он отвлекается от них и
стремится к строгой форме проведения доказательства. По срав-

нению с первым текстом второй заметно короче, он отчасти пре-
образует ранее использованные аргументы и в целом отчетливее

показывает собственное достижение Фомы, которое заключает-

ся в том, что  избыточный материал  источника он преобразовал в
новую форму и обобщил его в своих «доказательствах бытия Бога».

В S.c.G I 13 излагаются первые два доказательства, на основа-
нии движения вещей, существующих в мире. Первое доказатель-

ство ведет заключение к движителю – сначала движимое, затем

первое недвижимое – Бог. Привлечены (аристотелевские) аргумен-
ты: (1) что движимое всегда приводится в движение чем-то другим

(а не само собою) и (2) что движимых двигателей не может быть
бесконечно много.

Во втором доказательстве приводятся (аристотелевские) аргу-
менты против допущения, что каждое движущее движимо,  пони-
маемого как акцидентально истинное и как сущностно истинное.

* Ссылки в тексте книги даются на оригинальный текст «Приложений», в квад-

ратных скобках – указание на данное издание. Текст в сносках, обозначен-

ных знаком *, и в квадратных скобках – переводчика. Примечания ответствен-

ного редактора оговариваются специально.

Светлой памяти

Отца доктора Теофила Чипке О.П.

(� 24 ноября 1981)



6

Третье доказательство ведет к первой действующей причи-
не и опирается на аргумент первого доказательства, согласно
которому не может быть бесконечно много двигателей. По-
скольку в случае нескольких действующих причин данных дви-
жимых вещей должна существовать упорядоченная цепь от
средних причин к первой, то бесконечно многие действующие
причины могли бы быть только средними, без первой, что при-
вело бы к их устранению, поскольку средние зависят от первой
причины и не могут быть без нее. Но первая действующая при-
чина всех вещей есть Бог.

Четвертое доказательство исходит из наличия большей или
меньшей истинности вещей, что должно иметь причиной наи-
высшую истину (Аристотель, «Метафизика» II, 1), которая, вме-
сте с тем, есть наивысшее сущее, Бог; ведь истинное и сущее вза-
имообратимы.

Пятое доказательство заключает от целеустремленности есте-
ственных вещей к первой ведущей целевой причине, т. е. к Богу.

Шестое доказательство, в S.c.G I 15, начинается с контингентно-
го сущего, которое может как быть, так и не быть, и потому, для того,
чтобы быть, нуждается в причине. В случае если и она контингентна,
а бесконечный ряд контингентных причин не может существовать,
то скорее следует допустить необходимую причину. Если в этом слу-
чае существует много зависимых причин, которые имеют причину не-
обходимости вовне, то их число не бесконечно, и они должны в конце
концов зависеть от одной первой, существующей  сама по себе и яв-
ляющейся абсолютно необходимой. И таковая есть Бог.

В S.th. I q.2 a.3 первое доказательство имеет такое же строе-
ние, как первое в S.c.G. Исходя из движимых вещей в мире, оно
возводит их движение к двигателям, которые сами также приво-
дятся в движение другими, но в конечном итоге должны зависеть
от первого, неподвижного двигателя. То, что движимое приводит-
ся в движение чем-то другим (а не само собою), Фома здесь обо-
сновывает посредством аристотелевского учения о потенции и
акте (согласно которому движимое, как потенциальное, актуали-
зируется другим, уже актуальным, движущим). Существование
бесконечно многих двигателей невозможно, поскольку это бы ус-
транило первый неподвижный двигатель. Но таковой есть Бог.

Второе доказательство соответствует третьему в S.c.G и по-
добно ему имеет предпосылкой порядок в действующих причи-
нах. Где существует несколько действующих причин, там должна
существовать первая, которая только и есть причина в полном
смысле слова, и от нее зависят другие, как опосредующие. Беско-
нечный регресс сделал бы все причины средними, и устранил бы
первую, из-за чего были бы устранены и прочие.



7

Третье доказательство (имеющее источниками труды Авицен-
ны, Маймонида и Аристотеля) основывается на противополож-
ности между возможным/контингентным и необходимым – кон-
тингентные вещи, существующие в мире и могущие как быть, так
и не быть, зависят от причин, которые, коль скоро сами они так-
же контингентны и не необходимы в строгом смысле, должны
быть возведены к необходимой причине, иначе все они были бы
устранены, и ничего бы не существовало сейчас (что ложно). Но
первая необходимая причина есть Бог.

Четвертое доказательство исходит из меньшей или большей
истинности, благости и способности существовать в мирских ве-
щах, которые зависят (прежде от имманентных причин, но в ко-
нечном итоге) от первой (трансцендентной) причины. Она долж-
на иметь такие свойства в наибольшей мере (т.е. быть ими) и, тем
самым, быть и наивысшим сущим, т.е. Богом.

Пятое доказательство исходит из целесообразной деятельно-
сти природных вещей и возводит их прежде всего к имманентным
им целевым причинам. Но они должны, поскольку они сами не-
разумны, в конечном итоге зависеть от первой (трансцендентной)
целевой причины, которая есть разумное существо, т.е. Бог.

II. Индуктивная форма доказательств
бытия Бога у Фомы

Как можно понять из краткого обзора, доказательства бы-
тия Бога у Фомы имеют индуктивную форму – они исходят из
опытно воспринимаемых вещей в мире и приводят их к причи-
нам, сначала ко вторичным, затем к первопричине. Индукция
же (epagoge) в исходном, аристотелевском смысле, значит «под-
ведение», а именно к единичным вещам опыта, чтобы, исходя
из них, вывести общее, причинное. Дедуктивные доказательства,
напротив, заключают от общего, причинного (которое уже до
этого обнаружено индуктивным путем) к единичным случаям,
воспринимаемым в опыте.

Сам Фома ясно высказывается об индуктивной форме своих
доказательств бытия Бога в обеих «Суммах», при этом он исполь-
зует аристотелевское учение о доказательстве («Вторая Аналити-
ка», особенно I 13). В S.c.G I 11-12 и S.th. I q.2 a.2 он подчеркивает,
что существование Бога следует доказывать исходя из его действий,
которые постижимы, благодаря опыту, в видимом творении, и в



8

S.c.G I, 12 он так ведет аргументацию, вслед за Аристотелем: дока-
зательство того, что нечто существует, а именно как причина дан-
ного действия, имеет в качестве среднего термина не причину, а дей-
ствие, через которое делается вывод о причине и чтойности. В дока-
зательстве бытия Бога «следует в качестве среднего термина
принимать не божественную сущность или чтойность, но вместо
чтойности как средний термин принимается действие, как то про-
исходит в доказательствах того, что (нечто) существует».

В S.th. I 2, 2 Фома также упоминает аристотелевское различе-
ние между «доказательством того, что» (demonstratio quia) и «до-
казательством, почему» (demonstratio propter quid): последнее обо-
сновывает действия некоей вещи, исходя из ее причины, которая
находится в среднем термине. Напротив, «доказательство того,
что» показывает существование причины вещи, исходя из ее дей-
ствий, которые теперь принимаются в качестве среднего терми-
на; ведь действия для нас поначалу известнее, чем причина.

Таким образом, существование Бога должно быть доказано
исходя из Его действий, которые берутся в качестве среднего тер-
мина в доказательстве. Возражение оппонента (второе), что до-
казательство бытия Бога должно содержать в качестве среднего
термина чтойность Бога, Фома отклоняет при помощи аристоте-
левского аргумента2 , что знанию чтойности некоторой вещи дол-
жно предшествовать знание того, что она существует. Таким об-
разом, в качестве среднего термина в доказательстве бытия Бога
должна находиться не чтойность Бога, а только «то, что значит
имя «Бог»», поскольку, то есть, имя обозначает действие Бога; ведь
божественные имена берутся на основании Его действий, а они
нам более известны, чем Его чтойность.

 Чтобы лучше понимать индуктивную природу доказательства
того, что Бог существует, следует принять во внимание аристоте-
левский текст во «Второй Аналитике» I 13, в котором проводится
различие между «доказательством того, что» и «доказательством,
почему...», т.е. (согласно более поздней терминологии) между ин-
дуктивным и дедуктивным доказательством. В то время как де-
дуктивные доказательства обосновывают отношение предмет-
свойство, определенное в той или иной науке, исходя из их при-
чин, причем предметы О

1
, О

2
, О

3
 (О – objectus) принимаются в

качестве меньшего термина, свойства или действия E (effectus) –
в большем, а причина С (causa) – в среднем:

С — Е
О

1,2,3
 — С

О
1,2,3, 

– Е,



9

то индуктивные доказательства проводятся так, что они от дан-
ных свойств, которые чаще всего суть действия предметов, про-
изводят вывод о причине, которая находится в предметах, при-
чем действия, что характерно, появляются в среднем термине, а
причина, напротив, в большем:

О
1,2,3

 — Е
Е — С
О

1,2,3
 — С.

Такое индуктивное доказательство представляет собой обра-
щение дедуктивного доказательства. Основание для индуктивного
хода, с иным, чем в дедуктивном, положением терминов, заклю-
чается в том, что (как изложено в I 13) действия для нас поначалу
известнее, нагляднее, чем причины, которые еще только должны
быть найдены. Аристотель это объясняет двумя прекрасными при-
мерами из астрономии – из опыта мы знаем, что планеты (в про-
тивоположность неподвижным звездам) не светятся, и из этого
заключаем, что они ближе. Исходный пункт «принят посредством
индукции или посредством восприятия» (78а 35). Таким образом,
прежде появляется не-свечение как причина для близости планет,
и получается такой вывод, который дает последовательность I-II-
III доказательства первой фигуры (barbara):

II Планеты не светятся;
I не-светящиеся небесные тела находятся в большей близости;
III планеты находятся в большей близости.
Однако оказывается, наоборот, что близость причины свиде-

тельсвует о не свечении, и что приведенное доказательство в ка-
честве среднего термина называет не причину, но действие, а при-
чину – в качестве большего термина.

Исходя из известного благодаря опыту свойства луны обра-
зовывать фазы, было выведено, еще до Аристотеля, что она имеет
форму шара. Получается индуктивный вывод, который в логичес-
кой последовательности I-II-III является доказательством первой
фигуры (darii):

II Луна образует фазы;
I тела, образующие фазы, имеют форму шара;
III Луна имеет форму шара.
Из этого примера вновь видно, что средний термин, который

на первый взгляд содержит причину, в действительности содер-
жит действие; причину же содержит больший термин; не образо-
вание фаз есть причина шарообразности Луны, но наоборот – вто-
рое есть причина первого3 .



10

Здесь следует заметить, что индуктивный ход подлинного дви-
жения познания означает обнаружение причины, которая до сих
пор была неизвестной.

Если мы вернемся к доказательствам бытия Бога у Фомы, то
в них несложно обнаружить индуктивную форму заключения, ко-
торая связана с обнаружением причины, как таковой (поначалу)
неизвестной. А именно, доказательства прежде всего приходят к
имманентным причинам (с) в вещах, находящихся в мире (О), но
они обнаруживаются как недостаточные, «вторичные» причины
и проявляются как действия (Е) (трансцендентной) «первой» при-
чины. Так, первое доказательство исходит из эмпирически дан-
ных, движимых вещей (О 

1,2,3
) и связывает их с причинами движе-

ния (с), которые, однако, сами проявляются как движимые, име-
ющие причину (Е), и требуют восхождения к собственной,
неподвижной, первой причине (С).

II О 
1,2,3

 — с/Е
I с/Е — С
III О 

1,2,3
 — С.

То же строение имеют и прочие доказательства (см. ниже Ком-
ментарий и Приложение II, где они всегда представлены в их ин-
дуктивном построении, начинающемся  с посылки II, относящей-
ся к вещам, постижимым в опыте). Ход всегда индуктивен и каж-
дый раз обозначает подлинное движение познания в указанном
смысле. Это показывает, между прочим, и понятие «пять путей»,
которое напоминает как об исходно религиозной метафоре пути,
так и о метафизическом восхождении в познании к трансценден-
тному началу, согласно философской традиции4 .

Доказательства начинаются индуктивно с единичных вещей,
постижимых в опыте (О 

1,2,3
), ср. в S.th. I 2,3: «Достоверно и уста-

новлено чувством, что нечто движется в этом мире». Таково на-
чало первого доказательства, а начало третьего гласит: «Мы обна-
руживаем среди вещей некоторые, которые имеют возможность
как быть, так и не быть...». Затем доказательство продолжается,
после процитированного начального положения, обобщающим
высказыванием: «Все, что движется, приводится в движение чем-
то другим» и обосновывает это индуктивным образом5 , исходя из
понятий потенции и акта, с помощью которых еще Аристотель
определял движение. Однако здесь делается не общий вывод о
причинном отношении, как таковом, между движимым и движу-
щим – оно может быть понято только индуктивно, эмпиричес-
ки – но о свойстве этого отношения, а именно, том, что движу-
щее и движимое различны, чтобы исключить самодвижение (точ-
нее – самопричинность)6 .



11

III. Критика Фомой аргумента Ансельма

В обеих «Суммах» тексту с доказательствами бытия Бога Фома
предпосылает обсуждение того, может ли быть доказано существо-
вание Бога. Два противоположных воззрения ставятся под вопрос:
одно считает существование Бога известным самим по себе, дру-
гое – непостижимым и принимаемым только на веру. К первому
воззрению Фома причисляет аргумент Ансельма: он исходит из
сущностного понятия Бога как Того, «по сравнению с чем не мо-
жет мыслиться нечто большее», чтобы тем самым достичь понима-
ния того, что Бог должен существовать не только в интеллекте, но
и в действительности, «поскольку таковое – больше». То, «по срав-
нению с чем не может мыслиться нечто большее», Бог, не может
мыслиться как не-сущий, но только как сущий. Фома упоминает
относительно первого названного воззрения в S.c.G I 10 еще и даль-
нейшие аргументы, а именно, что предикаты, которые высказыва-
ются о субъекте идентичным образом, известны сами по себе из
субъекта; так происходит в тавтологических высказываниях («че-
ловек есть человек») и в высказываниях, определяющих сущность
(«человек есть живое существо»), к которым также относится выс-
казывание «Бог  есть», поскольку сущность Бога есть Его собствен-
ное бытие; далее, что существование Бога известно естественным
образом, поскольку все естественным образом стремятся к Нему,
и что Он должен быть наиболее известным, поскольку все другое
познается благодаря Ему. В S.th. I 2.1 приводится еще аргумент от
истины: истинные высказывания существуют (даже для того, кто
это отрицает, ведь само отрицательное высказывание претендует
на то, чтобы быть истинным). Но если существует истинное, то су-
ществует и его причина, которая есть сама истина, Бог.

Критическое отношение Фомы  в S.c.G I 11 и S.th. I 2.1 осно-

вывается на аристотелевском различении  между «тем, что извес-

тно само по себе» и «тем, что известно само по себе и для нас»7.

Известное само по себе содержится в высказываниях, предикат

которых заключен в субъекте идентичным образом; так происхо-

дит в случае высказываний, определяющих сущность («человек

есть живое существо») в посылках в ходе научных доказательств.

(Также «для нас» известны высказывания, если их понятия обще-

известны, напротив, они известны только сами по себе, если они

понимаются человеком, сведущим лишь в той или иной науке).

Правда, высказывание «Бог есть» известно само по себе, посколь-



12

ку предикат содержится в субъекте, ведь сущность Бога тожде-

ственна Его бытию, но не для нас, поскольку сущность Бога не

является для нас изначально известной. Поэтому еще только сле-

дует доказать, что Бог есть, а именно, исходя из более известного

для нас, из Его действий в творении. Также понятие сущности Бога

у Ансельма, как того, «по сравнению с чем не может мыслиться

нечто большее», понятно само по себе, но не для каждого8. И, та-

ким образом, возможно, что человек отрицает существование Бога

(когда он оспаривает сущность Бога) из-за слабости человечес-

кого разума, который изначально относится как слепой к наибо-

лее известному самому по себе (наиболее интеллигибельному,

Богу; ср. Аристотель, «Метафизика» II 1)9 . Правда о Боге мы,

люди, имеем естественное знание, которое, однако, смутно и нео-

пределенно (в соответствии с неопределенным стремлением че-

ловека к Богу) и могущее включать заблуждение (вплоть до со-

мнения в существовании Бога), и, таким образом, ни в коем слу-

чае не является точным пониманием сущности Бога.
Но критика Фомы идет дальше: даже если бы каждый понимал

ансельмово понятие сущности Бога, то из этого только следовало
бы, что Бог существует в разуме, а не в действительности. При этом
Фома в S.c.G I 11 вновь ссылается на аристотелевский принцип:
«Ведь необходимо, чтобы были тем же самым образом определены
и вещь (согласно ее бытию) и смысл имени (т.е. ее чтойность)»10.
Под «тем же самым образом» имеется в виду индуктивное схваты-
вание существования и чтойности некоторой вещи (в противопо-
ложность дедуктивно-научным доказательствам); это касается со-
держания посылок доказательства (которые сами более не подле-
жат доказательству).

Существование и чтойность – два аспекта одного бытия каж-
дой вещи, и поэтому они равнозначны: если сущность некоторой
вещи принимается как только мыслимая, то ее существование –
тоже, и наоборот. Поэтому невозможно, как того хочет Ансельм,
выводить из только мыслимого понятия о сущности Бога его дей-
ствительное существование; ведь для этого прежде следовало бы
принять сущность Бога как действительную (но с этим отрицатели
Бога не соглашаются). Критика Фомы соответствует здесь аристо-
телевскому учению, что мы не можем понять сущность чего-то, если
прежде не узнаем о его существовании11 . Именно поэтому необхо-
димо и в отношении Бога прежде определения Его сущности дока-
зать Его существование.



13

Наконец, к этому же относится следующее: если существова-
ние Бога выводимо из Его сущности, а в Боге сущность и суще-
ствование идентичны, то оно вообще недоказуемо, но должно
«тотчас», т.е. непосредственно быть ясным из его сущности. Это
опять-таки согласуется с постулатом из учения Аристотеля, со-
гласно которому свойство (больший термин в дедуктивном до-
казательстве) не может быть доказано от предмета, меньшего тер-
мина, если оно идентично с его сущностью или является его сущ-
ностным признаком; ведь в (первых, непосредственных)
посылках доказательства средний термин должен включать в себя
сущностный признак предмета, так что вывод уже принимается
в посыле заранее, и получается petitio principii12 . Скорее свой-
ство, которое следует доказать, исходя из предмета, должно на-
ходиться вне его сущности.

Далее мы упомянем о попытках, предпринятых в недавней
литературе, подкрепить аргумент Ансельма и лишить силы кри-
тику Фомы13 . Защитники аргумента Ансельма указывают сегод-
ня на то, что он не делает заключения, исходя из пустой идеи, из
чистого понятия Бога относительно Его действительного бытия,
но предпосылает христианскую веру в Бога, на которую Ан-
сельм явно ссылается в «Прослогионе» (например, гл. 1: «если
не уверую, не уразумею»*, что созвучно Исайе, 7, 9). Фома же
критиковал аргумент из «Прослогиона», гл. 2, вырвав его из
контекста. Некоторые интерпретаторы видят во второй части
доказательства (гл. 3, а именно, что нельзя помыслить, что Бог
не существует) его собственную сердцевину, поскольку здесь
речь идет не о чем-то безличном (о том, по сравнению с чем не
может быть помыслено нечто большее), а о личностном Боге14 .
Однако концепции, представляющие различное соотношение
между рационально мыслящим Ансельмом и верующим Ан-
сельмом сегодня оспаривают друг друга15 .

Сегодня в дискуссии об аргументе Ансельма выделяются два
направления, которые охарактеризовать как «идеалистическое»
и «реалистическое» было бы недостаточно, поскольку это может
ввести в заблуждение.

Первое рассматривает ансельмово понятие о сущности Бога
в формальном отношении как данность в разуме и делает заклю-
чение, поскольку разум не может получить его из себя, о Боге, как
причине (что пытался сделать уже Декарт в его третьем «Размыш-

* См.: Ансельм Кентерберийский. Соч. М., 1995. С. 128. – Прим. ред.



14

лении»)16; идея Бога постигается в нашем разуме рефлексивно как
действие Бога17 . Но если возникнет сомнение, что здесь сознание
понимается по-картезиански со своими идеями, заключенными в
нем, то идея Бога все равно должна иметь причину «вовне»18. К это-
му мне хотелось бы добавить, что мы действительно осознаем
объекты, которые мы познаем, и их содержание в разуме, но не осоз-
наем посредством этих объектов в разуме того, что является их при-
чиной. Скорее эти причины выводятся в теории познания и раци-
ональной психологии (которые уже основываются на онтологичес-
ки-метафизических предпосылках). Все же следует признать, что в
ансельмовом понятии о сущности Бога, как того, «по сравнению с
чем не может быть помыслено нечто большее», заключена гносео-
логическая и метафизическая проблематика19 .

Другое направление интерпретации аргумента Ансельма рас-
сматривает его понятие Бога содержательно: это понятие имеет
такое объективно-реальное содержание, которое, необходимым
образом, должно быть отнесено к реально существующей дей-
ствительности20 .

Если вернуться к критике Фомой этого аргумента, то мне ка-
жется, что она остается значимой для упомянутой дискуссии. Ее
можно изложить в следующих пунктах:

1. Хотя в «Прослогионе» Ансельма и существует тесное отно-
шение между религиозным опытом веры и рациональным позна-
нием Бога, все же бесспорна попытка в гл. 2 утвердить веру в Бога
посредством аргументации разума. В этой мере читателю позво-
ляется рационально испытать этот аргумент, как это уже произош-
ло у Гаунило, Фомы и др. В гл. 2 представлено дедуктивное дока-
зательство с тремя терминами, средний из которых содержит по-
нятие о сущности Бога, меньший – Бога и больший – Его
существование в действительности, а именно в противополож-
ность альтернативе просто мыслимого существования в разуме;
альтернативе, которая отвергается, поскольку она противоречит
понятию о сущности Бога, согласно которому Он есть Наиболь-
шее, Совершеннейший; ведь быть в действительности «больше»,
чем быть лишь мыслимым в разуме.

I То, по сравнению с чем не может быть помыслено нечто
большее, есть

или только в разуме
или в разуме и в действительности.
Но оно не есть только в разуме; ведь может быть помыслено

сущее в разуме и в действительности, и оно – больше (potest cogitari
esse et in re; quod maius est).


