




7

ЗНАЧЕНИЕ МИФОЛОГИИ

До недавнего времени мифологии не придавалось дол-
жного значения. Итальянский философ XVII века Вико
знал, что герой мифов Геракл, который мог разрушать
горы, законодатели Ликург и Ромул за краткое время, отве-
денное человеку, выполнили работу многих веков, были
созданиями коллективного разума. Когда человеку потре-
бовались антропоморфные божества, он пошел по пути,
как утверждает Вико, воплощения в одном герое своих ве-
ковых идеалов. Ему вторил Гете, который считал, что в
ранние века идеи существовали в интуитивных мысленных
образах и лишь позднее их облекли в понятия — мироощу-
щения обрели форму, богов, а сегодня они вновь стано-
вятся понятиями. Иеремия Кертин, человек, увлеченный
поэтическими образцами мифологии, писал, что в грече-
ском языке есть два существительных, имеющих долгую
историю: миф и логос. Первоначально они имели одинако-
вое значение, во всяком случае, в повседневной речи. Во
времена Гомера использовалось то одно, то другое, и обо-
значали они то же, что и слово в нашем современном язы-
ке. Постепенно логос стал обозначать внутреннее содер-
жание — смысл, понятие и одновременно внешнюю форму
мысли — слово, высказывание, выражение. Следовательно,
логос есть выражение точной мысли, которая является та-
ковой потому, что соответствует всеобщим и неизменным
принципам, выработанным человечеством. Логос достиг
высшей степени величия, поскольку относится не только к
человеческому разуму, но и ко всей вселенной как универ-



8

ПАТРИК КОЛУМ

сальная осмысленность, ритм и соразмерность бытия. Бо-
жественный Логос — сын Господа и сам Господь... Миф в
самом широком смысле означает все, произнесенное чело-
веком, — слово, сообщение о чем-то, рассказ. В античной
Греции мифом называли повествование о доисторических
греках. Применение термина миф в среде современных
ученых получило достаточно широкое толкование: теперь
равнозначное значение имеют сказания любого племени
на земле. С древности было широко распространено мне-
ние о том, что миф является синонимом выдумки, хотя
правдивые мифы — а таковых отнюдь не мало — могут
быть самым исчерпывающим и поэтичным изложением
реальных событий. Миф, даже когда он заключает в себе
всеобщий принцип, выражает в особой форме через свое-
образие своих героев язык и внутренний мир людей опре-
деленного времени и места. Люди, которые любят и по-
нимают мифологию, согласятся, что правда неотделима от
нее, как тело от души, подчеркивал Иеремия Кертин.

Из высказываний Вико, Гете и Иеремии Кертина мы
узнаем о внутренней сущности мифологии. Теперь обра-
тимся к специалисту, который поможет нам отличить под-
линные мифы от выдумок и баснословных эпизодов в
романтических и эпических повествованиях. Бронислав
Малиновский считает, что существует особая категория
«священных» рассказов, воплощенных в различных ритуа-
лах, обычаях и даже в социальной организации сообщества
людей, которые составляют неотъемлемую и активную
часть примитивной культуры. Эти рассказы порождены не
праздным интересом и являются не только художествен-
ным или документальным повествованием. Они служат
для данного сообщества средством утверждения перво-
зданной, более великой реальности, которая определяет их
современную жизнь, судьбу и деятельность и знание кото-
рой вооружает человека приемами ритуальных действий, а
также указаниями, как их выполнять.

Таким образом, мы можем сделать вывод: мифология
состоит из историй, считающихся священными и образую-
щими составную и активную часть человеческой культуры.



9

ВЕЛИКИЕ МИФЫ НАРОДОВ МИРА

Истории из этого собрания должны быть таковыми или
иметь знак того, что были такими когда-то. Австралий-
ское, африканское или южноамериканское племя может
передавать из поколения в поколение рассказ о сотворении
мира жуком, и это повествование может быть для него свя-
щенным. Но мы могли и не знать об этой истории. При-
митивные формы цивилизации, такие варварские и такие
великие, оставались забытыми или непонятыми, пока в пе-
риод, получивший название романтизма, к ним не обра-
тился европейский дух. Европейцы, если можно так ска-
зать, признали эти истории как представляющие интерес
для современности. Об этом писал Бенедетто Кроче, и я
использую его выражения, чтобы обозначить пределы по-
нимания, которых нам удалось достичь, в знакомстве с
мифами разных народов мира. Это повествования, содер-
жащие нечто, способное затронуть эмоциональную сферу
сегодняшних читателей, пробудить у них желание поближе
познакомиться с духовной жизнью ушедших цивилизаций.

ЕГИПЕТСКАЯ МИФОЛОГИЯ

Представляется совершенно естественным начать с
египтян. Однако дошедшие до нас образцы мифотворче-
ства этой величайшей цивилизации фрагментарны; чтобы
ознакомиться с самыми известными из них, приходится
обратиться к греческому литературному памятнику —
трактату Плутарха об Осирисе и Иcиде. В приведенном
здесь повествовании основные события даются по Плутар-
ху. Но в него включен также рассказ о сотворении мира из
египетских источников. Имена божеств не совпадают с
именами, употребляемыми Плутархом: они даны в фор-
мах, принятых египтологами. Большая часть египетской
мифологии посвящена появлению, исчезновению и по-
вторному появлению солнца, а также описанию мира мер-
твых. Но ни одно из сохранившихся мифологических про-
изведений не предлагает нам свода представлений египтян
об этих процессах. Чтобы эти представления могли быть



10

ПАТРИК КОЛУМ

изложены в повествовательной форме, была придумана
сказка о братьях и их умирающем отце. Гимн, приведен-
ный в ней, взят из «Религии египтян» Адольфа Лемана.

Насколько сильно история Осириса и Иcиды повлияла
на весь Древний мир, свидетельствуют следующие раз-
мышления Плутарха: «И вот на что осторожно намекают
нынешние жрецы, служа истине и укрывая ее: этот бог
правит и царствует над мертвыми, и он есть не кто иной,
как тот, кто называется у эллинов Плутоном, или Гадесом;
а так как истина эта непонятна, то она приводит в замеша-
тельство многих людей, а именно: святой и священный
Осирис обитает в земле и под землей, где скрываются тела
тех, кто, как полагают, обрел конец. Напротив, этот бог
очень далек от земли и пребывает нетронутым, незапят-
нанным и чистым от всякой сущности, причастной к раз-
рушению и смерти. И для людских душ, которые облека-
ются в этом мире в тела и страсти, сопричастие богу
ощущается только как образ туманного сновидения, кото-
рого можно коснуться познанием с помощью философии.
Когда же души освобождаются и переходят в невидимое,
незримое, невозмутимое и непорочное обиталище, тогда
этот бог становится для них владыкой и царем, из-за него
они как бы привязаны к несказанной и невыразимой для
людей красоте, созерцают ее и ненасытно стремятся к ней.
И, как гласит старинное предание, Исида, полюбив красо-
ту, вечно тяготея к ней и пребывая с ней, наполняет наш
мир всем прекрасным и благим, что имеет отношение к
рождению. Таково объяснение всего этого, более всего со-
ответствующее божественной природе».

Интерпретация Плутарха истории об Осирисе и Иcиде
вовсе не обязательно имеет египетские корни. Мы также
не можем быть уверены, что молитва героя Апулея Люция
Исиде была бы именно таковой, если бы произнес егип-
тянин: «О святейшая, человеческого рода избавительни-
ца вечная, смертных постоянная заступница, что являешь
себя несчастным в бедах нежной матерью! Ни день, ни
ночь одна, ни даже минута краткая не протекает, твоих
благодеяний лишенная: на море и на суше ты людям по-



11

ВЕЛИКИЕ МИФЫ НАРОДОВ МИРА

кровительствуешь, в жизненных бурях простираешь дес-
ницу спасительную, которой рока нерасторжимую пряжу
распускаешь, ярость судьбы смиряешь, зловещее светил
течение укрощаешь. Чтут тебя вышние боги, и боги теней
подземных поклоняются тебе, ты круг мира вращаешь, за-
жигаешь солнце, управляешь вселенной, попираешь Тар-
тар. На зов твой откликаются звезды, ты чередования вре-
мен источник, радость небожителей, госпожа стихий.
Мановением твоим огонь разгорается, тучи сгущаются,
всходят посевы, подымаются всходы. Силы твоей страшат-
ся птицы, в небе летающие, звери, в горах блуждающие,
змеи, в земле скрывающиеся, чудовища, по волнам плыву-
щие. Но я для воздания похвал тебе — нищ разумом, для
жертв благодарственных — беден имуществом, и всей пол-
ноты речи не хватает, чтобы выразить чувства, величием
твоим во мне рожденные, и тысячи уст не хватило бы, ты-
сячи языков и неустанного красноречия потока неиссяка-
емого! Что же, постараюсь выполнить то единственное, что
доступно человеку благочестивому: лик твой небесный и
божественность святейшую в глубине моего сердца на веки
вечные запечатлею и сберегу».

ВАВИЛОНСКАЯ МИФОЛОГИЯ

Вавилонская религия находилась на более высоком
уровне развития, чем египетская, которая, по словам од-
ного из величайших египтологов, Масперо, была близка к
анимизму и фетишизму африканских племен. И все же
шумеры и вавилоняне в сравнении с египтянами имели
очень слабое представление о жизни после смерти. Для
них нижний мир был средоточием тьмы, где ушедшие, со-
храняя сознание, обречены лежать без движения на про-
тяжении веков под строгим присмотром богини, царство-
вавшей в том мире. Профессор Ростовцев утверждает, что
гимны и молитвы, адресованные богам Вавилона и Асси-
рии, полны неподдельного религиозного чувства и поэти-
ческого вдохновения. Вавилоняне в своей эпической по-



12

ПАТРИК КОЛУМ

эзии старались объяснить великие тайны природы, свя-
занные с жизнью богов и людей.

Их рассказы о борьбе богов против Хаоса и созданных
им чудовищ, о приключениях Гильгамеша, о сошествии
Иштар в страну мертвых по своей образности сравнимы с
их резными изображениями, на которых цари и солдаты,
лошади и львы, колесницы и копья переданы с такой ху-
дожественной выразительностью, что и сегодня выглядят
устрашающе.

Чудеса, которые демонстрируют могущественную волю,
Огромная сила и непревзойденное мастерство,
Которые не ищут похвалы,
Слишком слабой, чтобы достичь такой высоты.

Сохранением вавилонских и шумерских мифов мы в
значительной степени обязаны ассирийскому царю неова-
вилонского периода Ашурбанипалу, который правил в
Ниневии в 668 году до н. э. Решив собрать в своем дворце
библиотеку, царь приступил к систематической работе по
сбору литературных произведений. Он послал переписчи-
ков в древние города, центры ученой мысли — Ашур, Ва-
вилон, Кута, Ниппур, Аккад, Эрех и многие другие, чтобы
сделать копии с хранившихся там древних трудов, а когда
они попадали в Ниневию, делал с них новые копии для
дворцовой библиотеки сам либо поручал это своим пере-
писчикам. В любом случае царь сличал тексты лично перед
тем, как поместить их в библиотеку. Появление табличек с
текстами из его библиотеки предполагает, что он создал
мастерскую, где глину очищали, замешивали и формовали
из нее однотипные таблички правильной формы. Суще-
ствовала также промышленная печь, в которой их обжига-
ли после нанесения надписей. Удивительно единообразие
таких надписей, а ошибки в них встречаются очень редко.
Ашурбанипал интересовался литературой шумеров, наро-
да, населявшего Нижний Вавилон в 3500 году до н. э. и по-
зднее. Он и его переписчики сделали двуязычный список
знаков, слов и предметов всех классов и видов — все они
воистину бесценны для современных студентов, изучаю-
щих шумерский и ассирийский языки.



13

ВЕЛИКИЕ МИФЫ НАРОДОВ МИРА

Греки позаимствовали у вавилонян один миф — о Там-
музе — Адонисе. Как утверждает Фрейзер в «Золотой вет-
ви», каждый год Таммуз умирал, покидая веселую и радо-
стную землю и переходя в мрачное подземное царство, и
каждый год его божественная супруга отправлялась на по-
иски его. В середине лета смерть Таммуза оплакивали все
мужчины и женщины на земле. История о сошествии в
страну мертвых Иштар, возможно, была создана из гим-
нов, которые пели на траурных церемониях в середине
лета. Как и Осирис, Таммуз олицетворял растительность,
которая умирает и возрождается снова.

ПЕРСИДСКАЯ МИФОЛОГИЯ

В то время когда ассирийские цари неовавилонской
эпохи создавали мифологические циклы, а египетская и
греческая мифологии расцвели пышным цветом, ориги-
нальная персидская или иранская мифология приостано-
вилась в своем развитии; в последующее время почти все
записи были уничтожены. Это произошло в царствование
Дария (VI век до н. э.) из-за подъема маздеистского, или
зороастрийского, дуализма — течения, которое, будучи
признанным царем и правящими классами, лишило ста-
рую мифологию своего первоначального значения и цен-
ности.

Зороастрийский дуализм являлся религией, которая на-
ходилась на более высоком уровне развития, чем религии
Египта и Вавилона. Профессор Ростовцев утверждает, что,
как и иудейские пророки, Зороастр достиг концепции еди-
ного духовного бога — Ормузда, или Ахурамазды, в кото-
ром воплощены принципы добра, тогда как принципы зла
олицетворял Ариман, он же Ангра-Майнью. Эти два прин-
ципа находятся в вечном противостоянии в жизни и в при-
роде, и в этой борьбе участвуют люди. Человек ответстве-
нен за свои действия, как хорошие, так и плохие; он хозяин
своей судьбы, его воля определяет линию поведения. Если
он борется против зла, признает Бога и заботится о чисто-



14

ПАТРИК КОЛУМ

те своего тела и души, тогда по прошествии четырех пе-
риодов в мировой истории по три тысячи лет каждый, ког-
да настанет время для окончательной победы добра над
злом, Ормузда над Ариманом, — воскрешения мертвых и
последнего суда, — ему гарантировано место среди спасен-
ных и праведников.

Персидская религия имела сильное влияние на иудаизм
и раннее христианство: царь, который был поборником
раннего зороастризма, покончил с вавилонским пленом и
дал возможность иудеям воссоздать культ волхвов, кото-
рые были персами и зороастрийцами. Эта религия в форме
обожествления одной из ангельских сил зороастрийской
теологии — Митры — распространилась и на западе в пе-
риод заката Римской империи и стала могущественным
соперником зарождающегося христианства. Культ Митры,
которого идентифицировали с солнцем, поощрялся рим-
скими военачальниками. Известно, что даже в Британии
был храм, построенный в его честь. Современное христи-
анство, в части, касающейся церемоний и ритуалов, имеет
элементы, порожденные прежней близостью к митраизму.
Прочитав «Восточную оду» Фрэнсиса Томпсона, мы узна-
ем кое-что о поклонении Митре. Показательно, что оду
открывают метафоры из священного ритуала:

И вот на священном востоке
День, верный жрец,
Величественный во всех одеждах,
Поднимается медленно, поднимается плавно
Из своего восточного шатра.
Там появляется круглый священный символ,
Который дает миру благословление рассветом.

Чувства поклонников Митры проявляются еще силь-
нее в другом стихе:

Ты есть воплощенный свет,
Чье величие исконно и незыблемо, и после
Смерти и возрождения нашего дня и ночи;
От него твой наместнический жезл
С двойной силой черного и белого.
Дающий любовь, и красоту, и желание,
Страх, и притягательную силу, и чистоту,
Смертоносность и жизненную силу огня!


