
Издательский Дом ЯСК

Москва 2020

Р О С С ИЙС К А Я АК АДЕ МИЯ Н АУК

ИНС ТИТ У Т ФИ ЛО С ОФИИ

КОНСТИТУЦИЯ

КАНТОВСКОЙ

ФИЛОСОФИИ

ПРАВА

ДАНИИЛ

АРОНСОН

СДЕЛКИ РАЗУМА

2-е издание



УДК 1(091)
ББК 87.3
         А 84

Рецензенты: 
д. филос. н.  Т. Б. Длугач

к. филос. н.  А. О. Копылова

Аронсон Д. О.

Сделки разума: конституция кантовской философии права. — 
2-е изд. — М.: Издательский Дом ЯСК, 2020. — 240 с. — (Studia 
philosophica).

ISBN 978-5-907290-30-3

В монографии философия права Иммануила Канта исследуется в кон-
тексте юридической логики кантовского мышления как такового. Разли-
чие между вопросом о факте (quid facti) и вопросом о праве (quid facti) 
связано со статусом философского знания как трансцендентального. По-
скольку категории рассудка не применимы к самим себе, трансценден-
тальное познание не может быть объяснено в познавательных терминах, 
но должно рассматриваться юридически. Поэтому понимание кантовского 
критического проекта требует внимательного погружения в то, как внутри 
этой философии отрефлексировано право. Посредством экскурса в  по-
нятия фактума (глава I), постулата (II), свободы (III), права вообще (IV) 
и,  наконец, частного и публичного права (V) монография развертывает 
само обосновывающую логику кантовского юридического разума. Нако-
нец, глава VI освещает существующие точки зрения на вопрос об основа-
ниях кантовского учения о праве, чтобы заострить особенность авторской 
позиции. Право не является ни производным от категорического импера-
тива, ни изолированным от него, оно есть другое, наряду с ним, выражение 
значимости, которую придает практической жизни существо, сознающее 
свою разумность.

УДК 1(091)
ББК 87.3

 © Д. О. Аронсон, 2020
 © Издательский Дом ЯСК, 2020

А 84

ISBN 978-5-907290-30-3



ОГЛАВЛЕНИЕ

Благодарности  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

ВВЕДЕНИЕ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

ГЛАВА I. FACTUM  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Антиномия каузальности  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
«Значимость» в практической философии  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Дедукция в «Основоположении к метафизике нравов»  . . . . . . . . 37
Дедукция в «Критике практического разума»  . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

ГЛАВА II. ПОСТУЛАТЫ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
Три раздела естествознания  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
Три практических учения  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
Право и категорический императив  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Право и практическая философия  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

ГЛАВА III. СВОБОДА  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Телеология свободы  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Свобода и право  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Четыре смысла свободы . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
Внешняя и внутренняя свобода  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Свобода и обоснование права  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

ГЛАВА IV. ПОНЯТИЕ ПРАВА  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
Законодательство как анализ понятия свободы  . . . . . . . . . . . . . . 122
Принуждение как синтез произволений  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

ГЛАВА V. ЧАСТНОЕ И ПУБЛИЧНОЕ ПРАВО  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
Частное право  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

Дедукция интеллигибельного владения  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139



Оглавление4

Приобретение по договору  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
Публичное право  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

Общественный договор  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Обоснование публичного права  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Уголовное право  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

ГЛАВА VI. СПОРЫ ОБ ОСНОВАНИЯХ ПРАВА  . . . . . . . . . . . . . . . . 171
Тезис о независимости  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
Телеологическое понимание  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184
«Официальный взгляд»  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192

ЗАКЛЮЧЕНИЕ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
Литература  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219
Именной указатель  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231
Предметный указатель . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239



БЛАГОДАРНОСТИ

Я признателен Андрею Константиновичу Судакову, который 
был моим научным руководителем, проявлял подлинный интерес 
к моей работе и сделал очень много для того, чтобы она получи-
лась; Петру Владиславовичу Резвых, благодаря общению с кото-
рым мое понимание не только Канта, но и философии в целом 
поднялось на новый уровень; Юлии Вадимовне Синеокой, кото-
рая убедила меня сделать из диссертации книгу и помогла найти 
издателя; Жене Стрижак, которая придумала для книги название 
и заразила меня воодушевлением, граничащим с энтузиазмом.

Я благодарен моим родителям Рите и Олегу, моей бабушке 
Нине и другой бабушке Нине, без чьих самоотверженных усилий 
я никогда не стал бы тем, кто я есть.

Никто из этих людей не видел окончательного текста книги, 
а потому все ее недостатки целиком на моей совести.





ВВЕДЕНИЕ

«По какому праву я пользуюсь этим понятием?» — спрашива-
ет Кант всякий раз, когда открывает для философии новый пред-
мет, будь то категории чистого рассудка, автономная воля или 
суждение вкуса. Это не просто дань критической рационально-
сти, желающей во что бы то ни стало отличить себя от грез духо-
видцев. Юридический метод составляет самую суть философско-
го вопрошания. Эмпирическое исследование «указыва[ет], каким 
образом понятие приобретается благодаря опыту и размышлению 
о нем, а потому касается не правомерности, а лишь факта, благо-
даря которому мы усвоили понятие»1. Философия же не сообща-
ет никаких фактов. Она заявляет притязания и выясняет их пра-
вомерность, чтобы восторжествовала справедливость, даже если 
от этого погибнут все на свете плуты. Откуда такая точка зрения 
на наше ремесло?

Нельзя в полной мере понять мысль Канта, если не иметь 
в виду впечатления, которое произвела на него классическая 

1 (Критика чистого разума. B117 / C. 187). При цитировании сочинений 
Канта указывается их заглавие и номер страницы, на которой цитата нахо-
дится в издании из списка литературы. Прочие библиографические данные 
не указываются. «Критика чистого разума» по умолчанию цитируется по 
изданию: Кант И. Критика чистого разума // Кант И. Сочинения на немец-
ком и русском языках. Под. ред. Н. Мотрошиловой и Б. Тушлинга. Т. 2. Ч. 1. 
М.: Наука, 2006. При цитировании по другим изданиям указываются библи-
ографические данные. Немецкое академическое собрание сочинений Канта 
при цитировании обозначается аббревиатурой AA с указанием тома и номе-
ра страницы. 



ВВЕДЕНИЕ8

механика. Даже описание доброй воли в кантовской практиче-
ской философии не обходится без понятий физической теории2. 
Ньютоновская механика была знанием совершенно нового типа. 
Обобщения других естественных наук были либо приблизитель-
ны, либо касались отдельных явлений, а не предмета в целом. Так, 
в химии были известны многие реакции, но не было теории, кото-
рая позволила бы вывести любую возможную реакцию, а в астро-
номии были открыты законы движения планет, но они не распро-
странялись на прочие тела. Физика же при заданных начальных 
условиях, выраженных как значения строго определенных пере-
менных, описывала любую систему материальных тел, причем не 
просто ее нынешнее состояние, но все прошлые и будущие. Про-
блемы же с предсказанием событий в природе, похоже, никак не 
касались теории, поскольку они были связаны с недостаточно точ-
ным измерением начальных условий или с отсутствием матема-
тического аппарата, который позволил бы моделировать сложные 
процессы. 

Важно было понять статус этого нового знания3. Кант опреде-
лял его как синтетическое априори. Физическая теория позволя-
ла изучать механические взаимодействия тел с помощью вычисле-
ний на бумаге и обращаться к наблюдению и эксперименту не для 
получения содержательно новых знаний, а для проверки положе-
ний теории. В этом априорность. В то же время механика изучала 
именно тела, а не понятие тела. Физик открывал причины и дей-
ствия модельных тел без того, чтобы что-то уточнять в понятии 

2 Мы скажем об этом больше во второй главе, когда будем обсуждать 

деление учения о нравах. Но читатель уже сейчас может задуматься о проис-
хождении таких терминов практической философии, как Triebfeder («мотив») 
и Bewegungsgrund (букв. «причина движения»).

3 Если сегодня проблемы физики находятся скорее на периферии фило-

софского мейнстрима, то это никак не связано с тем, что эта наука каким-либо 
образом скомпрометировала те достижения, которые потрясли людей Нового 
времени. Наоборот, она расширила свое впечатляющее описание на объекты, 
движущиеся с околосветовыми скоростями, и на явления квантового микро-
мира. Оказалось, правда, что для описания макро- и микромира требуются 
разнородные модели, причем в связи с принципом неопределенности явле-
ния микромира поддаются лишь вероятностному описанию.



ВВЕДЕНИЕ 9

тела, стоящем за этими моделями. В этом синтетический, а не ана-
литический характер физики.

Поэтому, чтобы понять, повторим ли успех успех механи-
ки в  каких-то других областях знания, нужно было ответить на 
вопрос: как возможны синтетические суждения априори?

Кант предостерегал объяснять эту возможность каким-то 
особым положением дел в мире, например исключительными 
человеческими способностями. Пытаясь понять природу априор-
ного знания, бессмысленно спрашивать о его эмпирических пред-
посылках, потому что априорным его делает как раз то, что его 
истинность не имеет эмпирических предпосылок. Иными слова-
ми, возможность знать нечто с априорной достоверностью нель-
зя объяснить фактами, поскольку знать априори — значит знать 
независимо от фактов.

Само по себе существование того или иного предмета в опыте 
есть апостериорный факт. Поэтому априорное знание касается не  
того, существует предмет или нет, но условий, благодаря которым 
он вообще мог бы существовать. Теоретическая физика познает не 
вещи сами по себе, как апостериорные науки, и не понятия вещей, 
как логика, но возможность вещей. То же самое касается и фило-
софии, с тем существенным отличием, что предмет, возможность 
которого изучает физика, апостериорен, тогда как предмет фило-
софии — сами априорные представления, делающие возможным 
в том числе предмет физики. Как получилось, что вещи вообще 
существуют, что есть нечто, а не ничто — вопросы, на которые эти 
науки не отвечают. Такова цена априорности.

Что за условия делают предмет возможным, если этими усло-
виями не могут быть никакие факты? Ответ Канта заключается 
в том, что эти условия суть правила. Знать предмет априори — зна-
чит знать правила, которым он подчинялся бы, если бы существо-
вал в действительности.

Отсюда становится ясным коварство кантовского «как воз-
можно?» в его вопросе о синтетических суждениях априо-
ри. Ведь речь идет уже не о возможности опыта согласно прави-
лам, но о возможности самих правил. Это обстоятельство ставит 
проблему априорного знания второго порядка, которое касает-
ся уже не возможного опыта, но его условий. Кант называет такое 



ВВЕДЕНИЕ10

второпорядковое знание трансцендентальным. Устроено ли оно 
так же, как априорное знание об опыте? Если бы это было так, то 
трансцендентальные суждения были бы применением априорных 
правил опыта к самим себе. Однако всякий предмет, будучи под-
чинен этим правилам, по определению мыслится как возможный в 
опыте, т. е. могущий возникнуть в действительности4. Но в данном 
случае предметом были бы сами правила возможного опыта, кото-
рые потому и априорны, что их значимость не меняется от того, 
каким вещам случилось стать действительными. Правила возмож-
ного опыта неприменимы к самим себе.

Всеобщие правила эмпирического познания нельзя познать 
с помощью самих этих правил. Про категорию причинности нель-
зя сказать, что она возможна или действительна, что ее много или 
она одна. Ее нельзя рассматривать как причину того, что мы вос-
принимаем явления как каузально связанные. Она не организу-
ет опыт извне или изнутри, но имманентна ему. Она есть не пред-
мет, который можно синтезировать в представлении, но синтез 
как таковой. Эмпирически можно знать предметы, но трансцен-
дентально можно знать только синтезы — возможные отношения 
между предметами и представлениями. Причинность, всеобщ-
ность, необходимость  — не свойства самих вещей, но и не эври-
стические абстракции, существующие только в представлении. 
Они суть функции отношения предметов к представлениям вооб-
ще. Поэтому в трансцендентальной логике они не субъекты выска-
зываний и не предикаты, но предикаменты: способы отношения 
одного к другому5. Например, говоря «x есть черный ворон», мы 
приписываем логическому субъекту x предикаты: эмпирические 

4 Доказательство того, что категории рассудка не имеют другого при-
менения для познания вещей, кроме применения к предметам опыта, при-
водится в «Дедукции чистых рассудочных понятий», § 22 (Критика чистого 
разума. B146–148 / С. 137–137). Аргумент заключается в том, что в отсутствие 
созерцаний рассудочные понятия формальны и бессодержательны, посколь-
ку только посредством созерцаний предмет может быть дан. 

5 (Критика чистого разума. В108 / С. 175–177). Поскольку все категории 
качества, количества и отношения суть правила связи субъектов и предика-
тов в суждениях, эти категории, не будучи сами предикатами, не могут при-
меняться к самим себе.


