
Николай Бердяев

 

МИРОСОЗЕРЦАНИЕ 

ДОСТОЕВСКОГО
 





СОДЕРЖА НИЕ

 
Предисловие . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Глава I. Духовный образ Достоевского . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Глава II. Человек . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Глава III. Свобода . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .61

Глава IV. Зло . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

Глава V. Любовь. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

Глава VI. Революция. Социализм . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

Глава VII. Россия . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153

Глава VIII. Великий Инквизитор. Богочеловек  
и человекобог . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Глава IX. Достоевский и мы . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209





5

И свет во тьме светит, 
и тьма не объяла его.

От Иоанна, 1:5

ПРЕДИС ЛОВИЕ

Достоевский имел определяющее значение в моей 
духовной жизни. Еще мальчиком получил я прививку 
от Достоевского. Он потряс мою душу более, чем кто-
либо из писателей и мыслителей. Я всегда делил людей 
на людей Достоевского и людей, чуждых его духу. 
Очень ранняя направленность моего сознания на фи-
лософские вопросы была связана «проклятыми вопро-
сами» Достоевского. Каждый раз, когда я перечитывал 
Достоевского, он открывался мне все с новых и новых 
сторон. В юности с пронизывающей остротой запала в 
мою душу тема «Легенды о Великом Инквизиторе». 
Мое первое обращение ко Христу было обращением к 
образу Христа в Легенде. Идея свободы всегда была 
основной для моего религиозного мироощущения и 
миросозерцания, и в этой первичной интуиции свобо-
ды я встретился с Достоевским как своей духовной ро-
диной. У меня была давняя потребность написать кни-
гу о Достоевском, и я осуществлял ее лишь частично в 
нескольких статьях. Семинар, который я вел о Досто-
евском в «Вольной академии Духовной Культуры» в 
течение зимы 1920–21 года, окончательно побудил 
меня собрать все мои мысли о Достоевском. И я напи-



Николай БЕРДЯЕВ

сал книгу, в которой не только пытался раскрыть ми-
росозерцание Достоевского, но и вложил очень многое 
от моего собственного миросозерцания.

Москва, 23 сентября 1921 г. 



7

ГЛА ВА I

Духовный образ Достоевского

Я не собираюсь писать историко-литературного ис-
следования о Достоевском, не предполагаю дать его 
биографию и характеристику его личности. Менее все-
го также моя книга будет этюдом в области «литера-
турной критики» – род творчества не очень мною це-
нимый. Нельзя было бы также сказать, что я подхожу 
к Достоевскому с психологической точки зрения, рас-
крываю «психологию» Достоевского. Моя задача – 
иная. Моя работа должна быть отнесена к области 
пневматологии, а не психологии. Я хотел бы раскрыть 
дух Достоевского, выявить его глубочайшее мироощу-
щение и интуитивно воссоздать его миросозерцание. 
Достоевский был не только великий художник, он был 
также великий мыслитель и великий духовидец. Он – 
гениальный диалектик, величайший русский метафи-
зик. Идеи играют огромную, центральную роль в твор-
честве Достоевского. И гениальная, идейная диалекти-
ка занимает не меньшее место у Достоевского, чем его 
необычайная психология. Идейная диалектика есть 
особый род его художества. Он художеством своим 
проникает в первоосновы жизни идей, и жизнь идей 
пронизывает его художество. Идеи живут у него орга-
нической жизнью, имеют свою неотвратимую, жиз-
ненную судьбу. Эта жизнь идей – динамическая жизнь, 
в ней нет ничего статического, нет остановки и окосте-
нения. И Достоевский исследует динамические про-
цессы в жизни идей. В творчестве его поднимается ог-



Николай БЕРДЯЕВ

8

ненный вихрь идей. Жизнь идей протекает в раскален-
ной, огненной атмосфере, – охлажденных идей у 
Достоевского нет, и он ими не интересуется. Поисти-
не в Достоевском есть что-то от Гераклитова духа. Все 
в нем огненно и динамично, все в движении, в проти-
воречиях и борьбе. Идеи у Достоевского – не застыв-
шие, статические категории, это – огненные токи. Все 
идеи Достоевского связаны с судьбой человека, с судь-
бой мира, с судьбой Бога. Идеи определяют судьбу. 
Идеи Достоевского глубоко онтологичны, бытийствен-
ны, энергетичны и динамичны. В идее сосредоточена и 
скрыта разрушительная энергия динамита. И Досто-
евский показывает, как взрывы идей разрушают и не-
сут гибель. Но в идее же сосредоточена и скрыта вос-
крешающая и возрождающая энергия. Мир идей у До-
стоевского совсем особый, небывало оригинальный 
мир, очень отличный от мира идей Платона. Идеи До-
стоевского – не прообразы бытия, не первичные сущ-
ности и, уж конечно, не нормы, а судьбы бытия, пер-
вичные огненные энергии. Но не менее Платона при-
знавал он определяющее значение идей. И вопреки 
модернистической моде, склонной отрицать самостоя-
тельное значение идей и заподозривать их ценность в 
каждом писателе, к Достоевскому нельзя подойти, 
нельзя понять его, не углубившись в его богатый и сво-
еобразный мир идей. Творчество Достоевского есть 
настоящее пиршество мысли. И те, которые отказыва-
ются принять участие в этом пиршестве на том осно-
вании, что в своей скептической рефлексии заподозри-
ли ценность всякой мысли и всякой идеи, обрекают 



МИРОСОЗЕРЦАНИЕ ДОСТОЕВСКОГО

9

себя на унылое, бедное и полуголодное существование. 
Достоевский открывает новые миры. Эти миры нахо-
дятся в состоянии бурного движения. Через миры эти 
и их движение разгадываются судьбы человека. Но те, 
которые ограничивают себя интересом к психологии, 
к формальной стороне художества, те закрывают себе 
доступ к этим мирам и никогда не поймут того, что 
раскрывается в творчестве Достоевского. И вот я хочу 
войти в самую глубину мира идей Достоевского, по-
стигнуть его миросозерцание. Что такое миросозерца-
ние писателя? Это его созерцание мира, его интуитив-
ное проникновение во внутреннее существо мира. Это 
и есть то, что открывается творцу о мире, о жизни. 
У Достоевского было свое откровение, и я хочу постиг-
нуть его. Миросозерцание Достоевского не было от-
влеченной системой идей, такой системы нельзя ис-
кать у художника, да и вряд ли она вообще возможна. 
Миросозерцание Достоевского есть его гениальная ин-
туиция человеческой и мировой судьбы. Это интуиция 
художественная, но не только художественная, это – 
также идейная, познавательная, философская интуи-
ция, это – гнозис. Достоевский был в каком-то особен-
ном смысле гностиком. Его творчество есть знание, на-
ука о духе, Миросозерцание Достоевского прежде всего 
в высшей степени динамическое, и в этой динамично-
сти я и хочу его раскрыть. С этой динамической точки 
зрения у Достоевского нет никаких противоречий. Он 
осуществляет принцип – соincidencia ороsitorum. Из 
углубленного чтения Достоевского каждый должен вы-



Николай БЕРДЯЕВ

10

йти обогащенный знанием. И это знание я хотел бы в 
полноте восстановить.

О Достоевском много писали. Много интересного и 
верного о нем было сказано. Но все-таки не было до-
статочно целостного к нему подхода. К Достоевскому 
подходили с разных «точек зрения», его оценивали пе-
ред судом разных миросозерцаний, и разные стороны 
Достоевского в зависимости от этого открывались или 
закрывались. Для одних он был прежде всего предста-
телем за «униженных и оскорбленных», для других – 
«жестоким талантом», для третьих – пророком нового 
христианства, для четвертых он открыл «подпольного 
человека», для пятых он был прежде всего истинным 
православным и глашатаем русской мессианской идеи. 
Но во всех этих подходах, что-то приоткрывавших в 
Достоевском, не было конгениальности его целостному 
духу. Долгое время для традиционной русской критики 
Достоевский оставался закрытым, как и все величай-
шие явления русской литературы. Н. Михайловский 
органически был не способен понять Досто евс кого. 
Для понимания Достоевского нужен особый склад 
души. Для познания Достоевского в познающем долж-
но быть родство с предметом, с самим Достоевским, 
что-то от его духа. Только в начале XX века у нас нача-
лось духовное и идейное движение, в котором роди-
лись души, более родственные Достоевскому. И нео-
бычайно возрос у нас интерес к Достоевскому. Лучше 
всего все-таки писал о Достоевском Мережковский в 
своей книге «Л. Толстой и Достоевский». Но и он слиш-
ком занят проведением всей религиозной схемы, па-


