
Б. Спиноза

Избранные произведения

Том 2

Москва
«Книга по Требованию»



УДК
ББК 

101
87
Б11

© Издание на русском языке, оформление
«YOYO Media», 2021

© Издание на русском языке, оцифровка,
«Книга по Требованию», 2021

© Б. Спиноза, 2021

ISBN 978-5-518-94828-0

Б. Спиноза
Избранные произведения: Том 2 / Б. Спиноза – М.: Книга по Требованию,
2021. – 716 с.

ISBN 978-5-518-94828-0

Б11



ОГЛАВЛЕНИЕ

БОГОСЛОВСКО-ПОЛИТИЧЕСКИЙ ТРАКТАТ, . . . . . . . . . . . 5

ПОЛИТИЧЕСКИЙ ТРАКТАТ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .277

ПИСЬМА НЕКОТОРЫХ УЧЕНЫХ МУЖЕЙ К Б.Д.С.
И ЕГО ОТВЕТЫ, ПРОЛИВАЮЩИЕ НЕ МАЛО СВЕТА
НА ДРУГИЕ ЕГО СОЧИНЕНИЯ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .373

ПРИМЕЧАНИЯ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .637





БОГОСЛОВСКО-ПОЛИТИЧЕСКИЙ

ТРАКТАТ,

содержащий несколько рассуждений, показывающих,
что свобода философствования не только может быть

допущена без вреда благочестию
и спокойствию государства,

но что она может быть отменена не иначе,
как вместе со спокойствием государства

и самим благочестием 1

ПЕРЕВОД С ЛАТИНСКОГО



TPACTATUS THEOLOGICO-POLITICUS

Continens Dissertationes aliquot,
Quibus ostenditur Libertatem

Philosophandi non tantum salva Pietate,
et Reipublicae Расе posse concedi:

sed eandem nisi cum Расе Reipublicae,
ipsaque Pietate tolli non posse



ПРЕДИСЛОВИЕ

Если бы все люди во всех своих делах могли поступать по опреде-
ленному плану (consilium) или если бы им всегда благоприятство-
вало счастье, то никакое суеверие не могло бы овладеть ими. Но 
так как люди часто попадают в столь затруднительное положение, 
что не могут составить себе никакого плана, и так как они из-за со-
мнительных благ фортуны, безмерно желаемых ими, большею ча-
стью находятся в жалком колебании между надеждою и страхом, 
то поэтому в большинстве случаев они чрезвычайно склонны ве-
рить чему угодно. Дух их, обыкновенно самоуверенный, кичли-
вый и надменный, легко приходит в смятение в минуту сомнения, 
а еще легче, когда он колеблется, волнуемый надеждой и страхом. 
Да это, я полагаю, каждому известно, хотя я уверен, что очень мно-
гие сами себя не знают. Никто ведь не прожил между людьми без 
того, чтобы не заметить, как при благоприятных обстоятельствах 
очень многие люди, хотя бы они и были весьма несведущи, до такой 
степени переполнены мудростью, что считают за оскорбление, если 
кто пожелает дать им совет; при несчастии же они не знают, куда 
обратиться, и, умоляя, просят совета у каждого; и нет той несооб-
разности, той нелепости, или вздора, которых они не послушались 
бы. Далее, даже самые незначительные причины возбуждают в них 
то надежду на лучшее, то снова опасение худшего; люди ведь, нахо-
дясь в страхе, если замечают какой-нибудь случай, напоминающий 
им о каком-либо прежнем благе или зле, думают, что он предвещает 
или счастливый, или дурной исход, и поэтому называют его благо-



8

Бенедикт СПИНОЗА

приятным или неблагоприятным предзнаменованием, хотя бы этот 
случай стократ их обманывал. Далее, если они видят что-либо не-
обыкновенное, вызывающее у них большое удивление, то считают 
это за дурное предзнаменование, указывающее на гнев богов или 
высшего существа; не искупить этого предзнаменования жертва-
ми и обетами люди, подверженные суеверию и отвратившиеся от 
благочестия, считают за беззаконие. Подобно этому они создают 
бесконечное множество выдумок и толкуют природу столь удиви-
тельно, как будто и она заодно с ними безумствует. Таким образом, 
для нас ясно, что суевериям всякого рода более всего предаются те 
люди, которые без меры желают чего-нибудь сомнительного, и что 
все обращаются к божественной помощи больше всего именно тог-
да, когда они находятся в опасности и не умеют сами себе помочь. 
Тут они дают обеты и проливают женские слезы, называют разум 
слепым (потому что он не может указать верного пути к призрач-
ным благам, которых жаждут люди), а мудрость человеческую  — 
суетною, и, наоборот, бред воображения, сны, детский вздор они 
считают за божественные указания; более того, они верят, что бог 
отвращается от мудрых и написал свои решения во внутренностях 
животных, но не в душе, или что эти решения предсказываются 
дураками, безумными или птицами  2 по божественному вдохно-
вению и внушению. До такой степени страх заставляет людей без-
умствовать. Итак, страх есть причина, благодаря которой суеверие 
возникает, сохраняется и поддерживается. Если кто желает знать, 
кроме уже сказанного, частные примеры этого, то пусть посмотрит 
на Александра Македонского. Последний только тогда начал обра-
щаться вследствие суеверия к прорицателям, когда впервые у во-
рот Суз убоялся судьбы (см. Курция, кн. 5, гл. 4); после же победы 
над Дарием он перестал советоваться с ведунами и прорицателями, 
пока вторично не испытал страха при неблагоприятных обстоя-
тельствах — когда бактрийцы отложились, а скифы вынуждали его 
на сражение, между тем как сам он лежал вследствие ранения в без-
действии. Тогда он (как утверждает тот же Курций в кн. 7, гл.  7), 
«снова впавши в суеверие, это посмеяние над человеческим умом, 
приказывает Аристандру, перед которым он обнаружил свое легко-
верие, узнать посредством жертвоприношений, каков будет исход». 
Подобным образом можно было бы привести очень много приме-
ров, весьма ясно показывающих то же самое, именно: что люди по-



9

Избранные произведения. Том II

рабощаются суеверием, только пока продолжается страх, и что все 
то, что когда-либо почиталось из ложного благочестия, ничего, кро-
ме фантазий и бреда подавленной и робкой души, не представляло 
и, наконец, что прорицатели больше всего царили над простонаро-
дьем (plebs) и больше всего были опасны для царей при наиболее 
затруднительном положении государства. Но так как это всем, я 
думаю, достаточно известно, то я воздерживаюсь говорить об этом.

Итак, из этой причины суеверия ясно следует, что все люди от 
природы подвержены ему (что бы ни говорили другие, думающие, 
что оно возникает вследствие того, что все смертные имеют лишь 
смутную идею о божестве). Далее следует, что суеверие должно 
быть очень разнообразно и непостоянно, как все причуды души и 
припадки безумия, и, наконец, что оно поддерживается только на-
деждою, ненавистью, гневом и хитростью потому, что оно в самом 
деле порождается не разумом, но только аффектом, и притом са-
мым сильным. Итак, насколько легко люди оказываются во власти 
какого-нибудь рода суеверия, настолько, наоборот, трудно добить-
ся, чтобы они коснели в одном и том же суеверии; напротив даже: 
так как чернь (толпа — vulgus) всегда остается одинаково жалкой, 
она поэтому никогда не остается спокойной надолго, но ей более 
всего нравится только то, что ново и в чем она еще не успела обма-
нуться. Это-то непостоянство и было причиною многих возмуще-
ний и страшных войн, ибо (как явствует из только что сказанного 
и как Курций отлично заметил в кн. 4, гл. 10) «ничто лучше не вла-
ствует над толпой, чем суеверие»; вследствие этого под видом рели-
гии народу легко внушается то почитать своих царей как богов, то 
проклинать и ненавидеть их как всеобщий бич рода человеческого. 
Во избежание этого зла было употреблено огромное старание об-
ставить религию, истинную или ложную, обрядами и церемониями 
так, чтобы она считалась важнее всего и чтобы к ней все постоянно 
относились с величайшим почтением. Удачнее всего это получилось 
у турок. Они считают за грех рассуждать о религии и мысль каждо-
го подавляют такой массой предрассудков, что ни одного уголка в 
душе не остается здравому рассудку даже для сомнения.

Но ведь если высшая тайна монархического правления и ве-
личайший его интерес заключаются в том, чтобы держать людей 
в обмане, а страх, которым они должны быть сдерживаемы, при-
крывать громким именем религии, дабы люди сражались за свое 



10

Бенедикт СПИНОЗА

порабощение, как за свое благополучие, и считали не постыдным, 
но в высшей степени почетным не щадить живота и крови ради 
тщеславия одного какого-нибудь человека, в свободной республи-
ке, напротив, ничего [такого] не может быть мыслимо и попытки 
[такого рода] могут меньше всего иметь успех, потому что предрас-
судками или иным образом подавлять свободное суждение всякого 
человека совершенно противоречит общей свободе. А что касается 
раздоров, возникающих под предлогом религии, то они происходят 
положительно только оттого, что о спекулятивных предметах (res 
speculativae) издаются законы и что мнения подобно преступным 
деяниям вменяются в вину и осуждаются, а защитники и привер-
женцы мнений приносятся в жертву не общественному благу, а 
только ненависти и жестокости противников. Если бы на основа-
нии государственного права «обвиняли только за деяния, за слова 
же не наказывали», то подобные раздоры не могли бы прикрывать-
ся видимостью права и разногласия не переходили бы в возмуще-
ния. И так как нам выпало на долю это редкое счастье  — жить в 
государстве, где каждому предоставлена полная свобода суждения 
и каждому разрешается поклоняться богу по своему разумению, где 
милее и драгоценнее свободы ничего не признают, — то, я думаю, 
сделаю приятное и небесполезное дело, если покажу, что эта сво-
бода не только может быть допущена без вреда для благочестия и 
спокойствия государства, но что скорее ее уничтожение означало 
бы уничтожение самого спокойствия государства и благочестия. И 
это самое главное, что я решил доказать в этом трактате. Для этого 
необходимо было прежде всего указать главные предрассудки ка-
сательно религии, т.е. следы древнего рабства, потом указать так-
же предрассудки относительно права верховной власти. Многие с 
каким-то наглым произволом стараются это право в значительной 
степени присвоить себе и под покровом религии отвлечь внимание 
толпы (народной массы — multitudo), преданной еще языческому 
суеверию, от рассмотрения монархических предрассудков, дабы все 
снова повергнуть в рабство. Скажу же теперь вкратце, в каком по-
рядке это будет показано; но прежде изложу причины, побудившие 
меня взяться за перо.

Я часто удивлялся, что люди, хвалящиеся исповеданием хри-
стианской религии, т.е. исповеданием любви, радости, мира, воз-
держанности и доверия ко всем, более чем несправедливо, спорят 



11

Избранные произведения. Том II

между собою и ежедневно проявляют друг к другу самую ожесто-
ченную ненависть; так что веру каждого легче познать по поступ-
кам, чем по добродетелям. Давно уж ведь дело дошло до того, что 
почти всякого, кто бы он ни был — христианин, магометанин, ев-
рей или язычник, — можно распознать только по внешнему виду 
и одеянию, или по тому, что он посещает тот или этот храм, или, 
наконец, по тому, что он придерживается того или иного мнения и 
клянется обычно словами того или иного учителя 3. Житейские же 
правила у всех одинаковы. Отыскивая причину зла, я не сомневал-
ся, что оно возникло оттого, что толпе религией вменялось в обя-
занность смотреть на служение при церкви, как на достоинство, а 
на церковные должности — как на доходную статью, и оказывать 
священникам высший почет. Ведь, как только началось в церкви это 
злоупотребление, тотчас у всякого негодяя стало являться сильней-
шее желание занять должность священнослужителя, любовь к рас-
пространению божественной религии переродилась в гнусную алч-
ность и честолюбие, а самый храм превратился в театр, где слышны 
не церковные учители, а ораторы. И ни один из таких ораторов не 
руководится желанием учить народ, но старается вызвать в нем 
удивление к себе, публично осудить разно с ним мыслящих и учить 
только тому, что ново и необыкновенно, [т.е. тому] чему толпа боль-
ше всего и удивляется. В связи с этим, конечно, должны были воз-
никнуть зависть и ненависть, а также великие споры, которые не 
в состоянии была ослабить никакая давность. Неудивительно, что 
от прежней религии ничего не осталось, кроме внешнего культа (да 
и он, кажется, воздается толпой богу более из раболепства, чем из 
благоговения), и вера теперь стала не чем иным, как легковерием и 
предрассудками. И какими предрассудками! Такими, которые пре-
вращают людей из разумных существ в скотов, так как совершенно 
препятствуют пользоваться каждому своим свободным суждени-
ем и распознавать истину от лжи, и которые будто нарочно, по-
видимому, придуманы для окончательного погашения света раз-
ума (lumen intellectus). О боже бессмертный! Благочестие и религия 
заключаются в нелепых тайнах! Люди, которые прямо презирают 
рассудок, отвергают разум и чураются его, точно он от природы ис-
порчен, считаются взаправду — что горше всего — обладателями 
божественного света! На самом же деле, если бы у них была хоть ис-
корка божественного света, они не безумствовали бы столь высоко-



12

Бенедикт СПИНОЗА

мерно, но учились бы разумнее почитать бога и выделялись бы сре-
ди других не ненавистью, как теперь, но, наоборот, любовью; они не 
преследовали бы столь враждебно людей, разно с ними мыслящих, 
но скорее жалели бы их (если только они боятся за их спасение, а не 
за свое благополучие). Кроме того, если бы у них был какой-нибудь 
божественный свет, то он обнаружился бы по крайней мере из уче-
ния. Я признаю, что никогда не могли достаточно надивиться глу-
бочайшим тайнам Священного Писания, но вижу, однако, что они 
ничему не научились, кроме умозрений аристотеликов и платони-
ков, и к ним приспособили Священное Писание, чтобы не казаться 
приверженцами язычников. Им недостаточно было сумасбродство-
вать с греческими философами, и они захотели еще, чтобы и про-
роки заодно с ними говорили вздор. Это, конечно, ясно показыва-
ет, что они о божественности Писания и во сне не грезили, и, чем 
сильнее они удивляются этим тайнам, тем больше показывают, что 
они не столько верят Писанию, сколько поддакивают ему. Это яв-
ствует также из того, что очень многие кладут в основу понимания 
Писания и раскрытия его истинного смысла положение, что оно во 
всем истинной божественно, т.е. постановляют с самого начала за 
правило для его толкования то именно, что должно было бы стать 
известным только после его уразумения и строгого исследования и 
чему мы научились бы гораздо лучше из самого Писания, не нужда-
ющегося нисколько в человеческих выдумках.

Итак, когда я взвесил это, т.е. что естественный свет (lumen natu-
rale) не только презирается, но и осуждается многими как источник 
нечестия, что человеческие вымыслы признаются за божественное 
учение, что легковерие принимается за веру; когда я заметил, что 
разногласия философов обсуждаются с большою горячностью и в 
церкви, и в государстве, вследствие чего возникают страшная нена-
висть и раздоры, легко приводящие народ к мятежу; когда я заме-
тил и многое другое, о чем было бы слишком долго здесь рассказы-
вать, — то я серьезно решил вновь исследовать Писание, свободно 
и без предвзятых мыслей; решил не утверждать о нем и не прини-
мать за его учение ничего такого, чему оно не научило бы меня са-
мым ясным образом. И вот при такой осторожности я выработал 
метод толкования священных фолиантов и, руководствуясь им, 
стал прежде всего спрашивать: что такое пророчество? и каким об-
разом бог открывал себя пророкам? и почему они были приятны 


